# देशिक-शास्त्र

लेखक श्री बद्रीसाह ठुलघरिया अल्मोड़ा-हिगालय सम्पादक श्री गिरिराज शाह

> सारता पुरुकालय (संजीवनी है कि इंटिंड



विश्वविद्यालय प्रकाशन, वाराणसी



शारदा पुरतकालय (संजीवनी शारदा केन्द्र) माननीयशी इन्द्रेश की,

- हिरमोहन शक्त नास्यायक, राजनीति देशिक - शस्त्रि निस्ति विस्ति

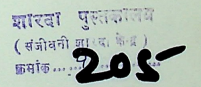
लेखक

🏥 🤾 🐉 बद्रीसाह ठुलघरिया

अल्मोड़ा-हिमालय

सम्पादक

श्री गिरिराज साह





विश्वविद्यालय प्रकाशन, वाराणसी

द्वितीय संस्करण: १६८३ ई॰ मूल्य सजिल्द: २५ रुपये

अजिल्द : २० रुपये

# 205

प्रकाशक विश्वविद्यालय प्रकाशन **चौक, वाराणसी** 

मुद्रक भैरव प्रसाद युवराज प्रिटिंग प्रेस बागबरियार सिंह, वाराणसी

#### प्रकाशकीय

'दैशिक शास्त्र' भारतीय सभ्यता, संस्कृति, दर्शन, अयंशास्त्र, राजनीति-शास्त्र, समाज शास्त्र तथा धर्मशास्त्र का सारतत्व प्रस्तुत करने वाला अनुपम ग्रंथ है। जब पाश्चात्य सभ्यता और संस्कृति ने इस देश को आक्रांत करना आरंभ किया और देश की जनता दासता से मुक्त होने के लिए संघर्ष कर रही थी, श्री बद्रीसाह ठुलधरिया जी ने दैशिकशास्त्र की रचना कर देशवासियों को निजत्व का बोध कराते हुए भारतीय जीवन का आदर्श प्रस्तुत किया ताकि अपने देश की वैचारिक और जीवनगत विशिष्टता उनके सामने रहे, उन्हें प्रेरणा देती रहे और उन्हें अपने संघर्ष का आगामी स्वरूप निश्चित करने में सहायता मिले।

भारतीय राजशास्त्र का मर्म उद्घाटित करती यह रचना प्रत्येक बुद्धिजीवी, राजनीतिज्ञ, प्रशासक तथा नागरिक को देश की गरिमामयी परम्परा का ज्ञान करायेगी और राष्ट्रीयता का बोध कराती हुई मनोबल प्रदान करेगी।

प्रंथ की रचना लगभग ६३ वर्ष पूर्व हुई थी। उस समय की घटनाएँ तथा परिस्थितियाँ लेखक के सामने थीं, उन्हीं का संदर्भ लेखक ने दिया है अतः पढ़ते समय पाठक कृपया रचनाकाल का ध्यान रखें।

—-प्रकाशक

THE PROPERTY. alleg south to as a part they be all R केंद्र की करता है। करते हैं कि उस है कि उस है कि वह की विकास है। H the six wife own as for a colors of the transport of 如如如此知识 (自然 短行行 和中的) 存在 15532 1

# अपनी ओर से

बाल गंगाधर तिलक स्मारक ''दैशिक शास्त्र'' की रचना मेरे पितामह स्वर्गीय श्री बद्रीसाह ठुलधरिया ने शुक्ल सं० १६७८ में की थी। उसकी पांडुलिपि को स्वयं श्री बाल गंगाधर तिलक ने देखा था और पूर्ण उत्साहवर्धक सन्तोप व्यक्त किया था।

प्रकाशनोपरान्त यह पुस्तक <u>चिरस्मरणीय महात्मा गाँधी के कर कमलों मे पहुँची,</u>
, उन्होने देखा, पढ़ा और अपनी प्रतिकिया व्यक्त करते हुए कहा कि:—

"दैशिक शास्त्र" यह नाम पढ़कर पहले पहल हमें कुछ आध्यं हुआ पर जब पुस्तक को शुरू से अन्त तक हमने पढ़ डाला तब आश्चयं का स्थान आदर और प्रशंसा ने ले लिया। प्राच्य राजनीति पर इतनी उल्क्रिप्ट पुस्तक हिन्दी में हमने यह पहली ही देखी। इसके अवलोकन से एक ओर जहाँ भारतीय राजनीति-विज्ञान के ममंमूल, सहज गंभीरता, सनातन तत्त्व और उपयोग का योघ होता है, वहाँ दूसरी ओर पश्चिमी राजनीति में उपलब्ध अस्थिरता और अपिरपक्वता का परिचय मिलता हैं। राजनीति की भाषा में धमं और अध्यात्म तत्वों की इतनी सुन्दर विवेचना करने के लिये लेखक श्री बद्रीसाह ठुलधिरया, अल्मोड़ा, हिन्दी और देश भक्तों के अभिनन्दन के पात्र हैं। भगवद्गीता और उपनिषदों को यदि कोई राजनीति को भाषा में पढ़ना चाहे तो वह इस ग्रन्थ को जरूर पढ़े। पुस्तक की भाषा प्रौढ़ और सूत्रात्मक है तथा विवेचन शंली शास्त्रीय। जिन-जिन राष्ट्रीय विद्यालयों में राजनीति शास्त्र पढ़ाया जाता है उसमें तो यह पाठ्य पुस्तक के तौर पर रक्खे जाने के योग्य है। ('नवजीवन' दैनिक, द फरवरी १९२३।)

बापू की इस सम्मिति से उस पुस्तक को पर्याप्त प्रचार-प्रसार भिला। उसके आवरण आलेख तथा विषय-वस्तु ने सभी को आकृष्ट किया तथा तत्कालीन शीर्षस्थ राजनेताओं तथा विचारकों ने उसका समादर किया।

पुनः यहं पुस्तक लेखमाला के रूप में 'पांचजन्य' वर्ष १६५६ में प्रकाशित हुई और उक्त लेखमाला की समाप्ति पर पं॰ दीनदयाल उपाध्याय ने देशवासियों से अनुरोध किया कि ''वे 'दैशिकशास्त्र' का बहुत ध्यान पूर्वक अध्ययन करें क्योंकि आर्ष एवम सामयिक भारतीय सिद्धान्तों का विवेचन करने वाली 'दैशिक शास्त्र' अकेली ही पुस्तक है, आज से चालीस वर्ष पूर्व एक तपःपूत तत्वदर्शी

महात्मा श्री ९० प्र सोम्बारी के आशीर्वाद से स्व० श्री बद्रीसाह ठुलधरिया ने देशिक शास्त्र के गूढ़ सिद्धान्तों का ज्ञानप्राप्त किया और 'देशिकशास्त्र' नाम से पुस्तक प्रकाशित की "" " भारतीय संस्कृति के सत्य तत्त्वों को हिमालय की कन्दरा से निकाल कर जीवन के चौराहे पर खड़ा कर दिया और इसने भारत के राष्ट्रीय आन्दोलन को अनन्त शक्ति का स्रोत प्रदान किया। कर्मयोग शास्त्र और देशिकशास्त्र पूरक ग्रन्थ हैं।"

स्व॰ पं॰ दीनदयाल उपाध्याय इस पुस्तक का नियमित मनन एवं अनुशीलन् करते थे तथा उसे प्रेरणास्रोत मानते थे।

एक लम्बे कालान्तर के पश्चात्, आज भी इस पुस्तक के प्रति लोगों की जिज्ञासः, माँग तथा कुछ देश प्रेमी विद्वत्जनों एवम् चितनशील नागरिकों के वार-बार के आग्रह ने मुक्ते प्रेरित किया कि समकालीन समस्याओं को दृष्टिगत रख उसका संशोधित एवं सम्पादित संस्करण प्रकाशित कराऊँ और उन तक पहुँचाऊँ जिनके भीतर देश के प्रति एक गहरा रागात्मक लगाव, भिक्त तथा सेवा की भावना है। इसीलिये पुस्तक की मूल भूमिका को मैने ज्यों का त्यों रहने दिया ताकि लोग पुस्तक के मूल उद्देशय से पूर्णतः परिचित हो सकें।

प्रस्तुत संस्करण के प्रकाशन के पीछे मेरी भी एक महत्वाकांक्षा है—पूज्य पिता-मह की स्मृति में एक ''बद्रीसाह ठुलधरिया स्मारक देशिक संस्थान'' स्थापित करने की। मुक्ते आशा हो नहीं पूर्ण विश्वास है कि आप सबका सहयोग तथा आशीर्वाद प्राप्त होगा और इस कार्य को मैं शीध्र ही पूर्ण कर सक्गा।

अन्त में मैं विश्वविद्यालय प्रकाशन, वाराणसी के संचालक श्री पुरुषोत्तमदास मोदी के प्रति आभारी हूँ जिनके उदार सहयोग एवं रचनात्मक सुभाव से मुभे पर्याप्त वल मिला और मैं यह संशाधित तथा सम्पादित संस्करण आप देश प्रेमी जिज्ञासुओं को समिपत कर सका। यदि यह संस्करण वर्तमान परिवेश में वैचारिक स्थिरता लाने में आपके सद्प्रयास में सहयोगी वन सका, तो हमें प्रसन्नता होगी।

गाजीपुर नागपंचमी ( अगस्त ) १६८३

गिरिराज शाह

श्रोयुत गोस्वामी तुलसीदासजी ने कहा है कि 'यद्यपि जग दु:ल दारुण नाना

सबतें कठिन जाति अपमाना।'

जाति अपमान जिनत यह किन दुःख उस समय और भी दारुण हो जाता है जब अपने ही लोगों के हाथ से अपनी जाति का अपमान होने लगता है। किसी जाति का अपमान अपने लोगों से तब होने लगता है जब उसके नाश का समय आ जाता है अथवा उस जाति में देशिक-बुद्धि नहीं रहती है। देशिक बुद्धि से न केवल जाति का अभ्युदय ही होता है किन्तु अवपात के समय भी वह वीरशय्या में प्रवेश किये हुए भीष्म के समान शोभायमान होती है, देशिक बुद्धि हीन जाति के उदय के समय भी द्रौपदी का चीर हरण करते हुए दुःशासन के समान घृणास्पद होती है। निन्दनीय अभ्युदय की अपेक्षा प्रशंसनीय अवपात शतधा सहस्रधा अभीष्ट होता है; अतः जातियों के लिए देशिक बुद्धि की विशेष आवश्यकता होती है, किन्तु देशिक-बुद्धिक्पी दीप बिना देशिकशास्त्र रूपी तेल से चल नहीं सकता है।

इन दिनों भारतवर्षं का दिङ्गण्डल उदय होते हुए दैशिक बुद्धिरूपी तिमिरारि की किरणों से दीप्तिमान हो रहा है, भारत सन्तानों की रुचि अपने शास्त्र, अपने साहित्य, अपनी परिष्कृतिकी ओर हो रही है, सर्षत्र जात्युपकार और देशोर्त्कर्ण की चेष्टा हो रही है। अनेक भाग्यशाली माता के लाल भारत की भटकी हुई नौका को चचाने की चेष्टा कर रहे हैं; यह चेष्टा वीर पृष्ठ्य रत्नों का श्रेष्ठ काम है, ऐसे कार्यों के लिए देशिक शास्त्र रूपी ध्रुव की अगवानी होनी चाहिए, किन्तु यह भ्रम रूपी कुहरा कि हमारा कोई देशिक शास्त्र नहीं है, इस शास्त्र के विषय में हतें पाश्चात्यों से शिक्षा लेनी है, हमारे देशिक शास्त्र के ध्रुव का प्रकाश नहीं होने देता। जब तक यह भ्रमरूपी कुहरा नहीं हटता है तब तक हमारे देशिक बुद्धि रूपी दिवाकर का प्रकाश पूर्णतया हो नहीं सकता है।

इन सब कारणों से अपने लोगों को अपने प्राचीन दैशिकशास्त्र को स्मरण कराने के लिए अपने प्राचीन आचार्यों के बिखरे हुए दैशिक सिद्धान्त रूपी फूलों को इस पुस्तक में गूंथने की चेष्टा की गई है। यह स्मरण रहना चाहिए कि भारत का प्राचीन दैशिक शास्त्र रूपी अगाध सागर मेरे अल्प विषयाबुद्धि रूपी पात्र में समा नहीं सकता है, जो कुछ समाया हुआ है वह अनेक कारणों से पूर्णतया लिखा नहीं जा सकता है। इस पुस्तक में बातें सब प्राचीन है, केवल भाषा और शैली अर्वाचीन है।

यह पुस्तक देशभक्तों के लिए लिखी गई है न कि वेद पुराणों के लिखे जाने के समय की खोज करने वाले पुरातत्त्व जिज्ञासुओं के मनोरंजन के लिए। इस पुस्तक का उद्देश्य है अपने लोगों को अपने दैशिक शास्त्र की स्मृति कराने का न कि विद्वद्विलास; अतः इस पुस्तक में यह नहीं लिखा गया कि कौन बात कहाँ से किस आधार पर लिखी गई है, अपरंच ऐसा करने से पुस्तक का अनावश्यक विस्तार हो जाता।

भगवान् पाणिनी के 'रक्षति' सूत्र के अनुसार देश शब्द में 'ठक्' प्रत्यय लगाने से 'देशिक' शब्द बनता है, जिसका अर्थ होता है देश की रक्षा करने वाला, अतः ''देशिकशास्त्र'' का अर्थ होता है देश की रक्षा करने वाला शास्त्र । इस देशिकशास्त्र का कुछ अंश बहुत पहिले लिखा गया था जो लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक महाराज को भेजा गया था जिसको पढ़कर वे बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने इस पुस्तक के विषय में यह लिखा ''I have read your देशिकशास्त्र with great pleasure, my view is entirely in accord with yours and I am glad to find that it has been so forcibly put forward by you in Hindi,'' लोकमान्य द्वारा इस पुस्तक की भूमिका लिखी जाने वाली थी; किन्तु सहसा उनके शरीर त्याग हो जाने के कारण ऐसा न ही सका। अतः यह पुस्तक स्मारक रूप में प्रकाशित कर देना उचित समक्षा गया।

इस पुस्तक के पहिले अध्याय का द्वितीय आह्निक ''देश भक्ति से दोनों लोक'' नामक पुस्तक के रूप में प्रकाशित हुआ था, उसमें इस पुस्तक के लिखे जाने का कुछ, सङ्केत किया गया था जिसे अब श्रीयुत लोकमान्य के सखा श्रीयुत नरहर जोशी के चित्रशाला प्रेस मे छपने का सौभाग्य प्राप्त हुआ।

अन्त में पाठकों से निर्वेदन है कि इस पुस्तक को ध्यान पूर्वक पढ़ें और मनक करें, यदि यह पुस्तक उनको हिनकर और मनोहारि जंचे तो वे श्रीयुत लोकमान्य बाल गङ्गाधर तिलक के इस स्मारक का प्रचार कर के देश सेवा में हाथ बटायें। इत्यलम्—

अल्मोड़ा—हिमालय, कार्तिक शुक्ल १७, सं. १६७८

वद्रीसाह ठुलधरिया

# विषय सूची

प्रकाशकीय ३ अपनी ओर से ५ भूमिका ७

9

### देशभक्ति विभूति

प्रथम आह्निक (सुखकी विवेचना)—सुख क्या पदार्थ है—सुख के भेद— सुख के साधन। १-४ द्वितीय आह्निक (देशभक्ति विभूतियोंका प्रतिपादन)—जातिगत हितकी

( देशभक्ति विभूतियोंका प्रतिपादन )—जातिगत हितकी उपेक्षा करके व्यक्तिगत हितसाधन में लगे रहने से सुखका दुर्लभ होना; —इस सिद्धान्तका प्रमाण वर्तमान भारत —जातिगत हित के लिए व्यक्तिगत हितकी उपेक्षा करनेसे सुखका सुलम होना; —इस सिद्धान्तका प्रमाण इंग्लिस्तान — जातिगत हितके लिए व्यक्तिगत हितकी उपेक्षाका उपाय — जातिगत हितके लिए व्यक्तिगत हितकी उपेक्षाका उपाय — जातिगत हितके लिए व्यक्तिगत हितकी उपेक्षाका नाम 'देशभक्ति' — आधिजीविक औपयोगिक, त्रामुष्टिमक, आध्यात्मिक मतोंसे देशभक्ति की अवश्यकता।

२ दैशिकधर्म

प्रथम आह्निक (देश शब्दका अर्थ)—'देशभक्ति' शब्दकी उत्पत्ति—देश शब्द के अर्थ—देशिकशास्त्रानुसार 'देश' शब्दका अर्थ। १२-१४

द्वितीय आह्निक ('जाति' शब्दका अर्थ )—पाश्चात्योंके अनुसार 'जाति' शब्द का अर्थ--हमारे आचार्यों के अनुसार 'जाति' शब्दका अर्थ। जाति के दो तत्त्व 'चिति' और विराट्—भिन्न भिन्न प्रकार की जातियां और उनकी विशेषता।

तृतीय आह्निक (दैशिकधर्म का अर्थ)—देशहित की इच्छा दैशिक धर्म नहीं— देश हितके लिए काम करना देशिक धर्म—दैशिक धर्म उच्च कोटि का कर्मयोग—दैशिक धर्म के लिए चित्ति प्रकाश और दैशिक शास्त्रकी आवश्यकता—हमारे दैशिकशास्त्र की श्रेष्ठता।

#### स्वतन्त्रता

प्रथम आह्निक (स्वतन्त्रता का अर्थ )— इड़े कामों के लिए स्वतन्त्रता की आवश्यकता—स्वतन्त्रता का अर्थ — मानवी स्वतन्त्रता के तीन अङ्ग । ३१-३४

द्वितीय आद्धिक (शासनिक स्वतन्त्रता )—हमारे आचायों के अनुसार शासनिक स्वतन्त्रता का उपाय—यूरपमें प्लेटोके सिद्धान्तका दुरुपयोग— शासनिक परतन्त्रताके हेतु-शासनिक स्वतन्त्रताके हेतु । ३४-३८

तृतीय आह्निक ( आर्थिक स्वतन्त्रता )—अर्थं की परिभाषा—अर्थं का मानवी स्वतन्त्रता के लिए तीन प्रकार से प्रतिधाती होना—अभावज पर-तन्त्रताके हेतु—साङ्गिक परतन्त्रताके हेतु—नैसर्गिक परतन्त्रताके हेतु—तीन प्रकार की आर्थिक स्वतन्त्रता और उसके हेतु। ३८-४८

चतुं य आह्निक (स्वाभाविक स्वतन्त्रता) – अस्वाभाविक परतन्त्रत का अर्थ — अस्वाभाविक परतन्त्रता के तीन भेद — इन तीन प्रकारकी परतन्त्रता से सत्वहासका सम्बन्ध — अस्मिता जन्य परतन्त्रता के हेतु — परजन्य परतन्त्रता के हेतु — समाजजन्य परतन्त्रता के हेतु — स्वाभाविक स्वतन्त्रता का अर्थ — उसके तीन भेद — उक्त तीन प्रकार की स्वतन्त्रताओं के हेतु । ४८ – ५३

8

#### विराडध्याय

प्रयम आह्निक (राज्यविभाग)—राज्यकी उत्पत्ति और उसका उद्देश्य— राज्य का अर्थ-राज्य के दो मुख्य भेद स्वराज्य और परराज्य-स्वराज के दश मुख्य भेद—परराज्य के मुख्य चार भेद— परतन्त्र राष्ट्र के चार भेद—सबसे श्रेष्ठ और सबसे निकृष्ट राज्य की मीमांसा—द्वन्द राज्य और उसके मुख्य तीन भेद— अरिष्टॉटल के अनुसार ६ प्रकारके राज्य—इन दिनोंके राज्य । ५६-८३

दितीय आह्निक (वर्णाश्रम विभाग) --धर्मका अर्थ-धर्म को समष्टिगत बनानेका उपाय वर्णाश्रम धर्म-वर्णाश्रम धर्म से अनेक प्रकारके सामाजिक हित साधन-प्लेटो के रिपब्लिक और अरिष्टॉटल के पौलिटिक्स में वर्णाश्रम धर्म की छाया। ५४-६६

तृतीय आह्निकः (अर्थायाम)—धनके अभाव और प्रभाव दोनों से धर्म का नाश होना और समाज में उनका दुष्परिणाम—धनके अभाव और प्रभाव दोनोंको रोकने का नाम अर्थायाम—अर्थायाम के साधनो-पाय—अर्थायाम के विषय अरिष्टॉटल और प्लेटोका मत— अर्थायाम के अभाव के कारण पाश्चात्य समाजोंकी दुदंशा। £६--99२

चतुर्थं आह्निक (व्यवस्था धर्म )—व्यवस्था धर्म का अर्थ और उसकी आव-श्यकता—व्यवस्था धर्म का तत्त्व और उसको चलाने के उपाय-हमारे व्यवस्था धर्म का उद्देश्य, उपनय, मूल और विशेषता— हमारे व्यवस्था धर्म और अंग्रेजी कानूनों में भेद । १९२-९२९

पश्चम आह्निक (देशकाल-विभाग)—देश काल विभाग की आवश्यकता—
गुणशास्त्रानुसार देश विभाग—ज्योतिषशास्त्रानुसार कालविभाग। १२१—१२६

4

#### दैवी सम्पद् योगक्षेम

प्रथम आह्निक (अधिज्नन) — राज्य और समाजको श्रेष्ठ बनानेके लिए शासक और लोगों के दैवी सम्पद् युक्त होने की आवश्यकता — दैवी सम्पद् युक्त होने के लिये संस्कारों के उच्च होने की आवश्यकता — संस्कार चार प्रकार के और उनके नियम— उक्त संस्कार और नियमों के आधार पर हमारा अधिजननिक शास्त्र से और उसके मुख्य सिद्धान्त—हमारे आधिजननिक शास्त्र से पाश्चात्य वायालोजी और युजिनिक्सका मतैक्य। १२७-९३= द्वितीय आह्निक (अध्यापन )—उत्तम संस्कार युक्त मनुष्यों को पूर्णतया श्रेष्ठ वनानेके लिए उत्तम अध्यापन की आवश्यकता—अध्यापनका अर्थ-अध्यापन काल के तीन भाग-वालशिक्षाकाल, माध्यमिक शिक्षाकाल, सामार्वातक शिक्षाकाल, —वाल शिक्षाशैली—
माध्यमिक शिक्षाशैली—सामार्वातक शिक्षाशैली—स्त्रीशिक्षा—
लोकमत परिष्कार की आवश्यकता। १३८—१४६

तृतीय आह्निक (अधिलवन) — जातियों के उदयावपात के नियम — जातियों को हरीभरी रखने के लिये जातीय लवनकी आवश्यकता — जातीय लवन के तीन अंग — वालब्रह्मचर्य, वानप्रस्थप्रया और युद्ध। १४६ — १५९

उपसंहार—दिशा बोध—गिरिराज शाह १५२-१५४

# दैशिक शास्त्र

## देशभिवत-विभूतिकाध्याय

प्रथम आह्निक

### मुख की विवेचना

जिस यूरोप ने समस्त भूमण्डल में अखण्ड शान्ति फैलाने का बीड़ा उठाया था उसीने क्यों सारे संसार में घोर अशान्ति फैली दी? जो भारत दिग्विजय का बड़ा प्रेमी था क्यों आज वह निस्तव्ध और निश्चेष्ट विराजमान है? जो यूरोप एक गाम के बदले दूसरे गाल फेरने का उपरेश दिया करता था क्यों आज वहीं नि:शस्त्र लोगों पर गोली बरसा रहा है? जिस भारत का मंत्र "हतो वा प्राप्स्यिस स्वर्ग जित्वा वा भोक्यसे महीम्" था क्यों आज वही शान्ति का सहारा ले रहा है? जो इंगलिस्तान जर्मनी को भाई कहा करता था क्यों वह उसी जर्मनी को नष्ट करने के लिए अपने शत्रु रूस से जा मिला और फिर क्यों वही इंग्लिस्तान रूस के विरुद्ध तलवार खींचने लगा? जिस फांस ने राजा लूई को सिहासन से उतारा फिर क्यों उसीने नेपोलियन के आगे मस्तक नमाया? जो दुर्थोधन पाण्डवों को सुई की नोक के बराबर भी भूमि नहीं देना चाहता था क्यों उसीने कर्ण को सारा अंग देश दे दिया? जो मारीच रामचन्द्रजी को रात्रु समक्ष्ति था क्यों वह यह कहने लगा:

"मम पाछे घर घावत, घरे सरासन बार । फिरि फिरि प्रमुहि बिलोकिहीं घन्य न मो सम आन ॥"

ये विपरीत बातें सुख के लिए हुईं। जब तक मनुष्य को किसी काम में सुख मिलता है तभी तक वह उसको करता है तदुपरान्त वह उसको त्याग देता है। प्राणी जो कुछ करता है सब सुख की इच्छा से करता है, उसकी समस्त चेष्टाएँ उसी के लिए हुआ करती हैं, इसीके लिए कोई गिरि-गह्नरों में समाधि का अभ्यास किया करते हैं और कोई रणक्षेत्र में वीर शय्या को प्राप्त करते हैं। इसीके लिए कोई देश-भक्ति के रंग में रंग कर अपना सर्वस्व खो देते हैं, और कोई थोड़े स्वार्थ के वशीभूत होकर अपने देश का सर्वनाश कर देते हैं, इसी के लिए मकदन का मैदान रूसी और जापानी वीरों के रुधिर से रेंग गया, इसी लिए बेलजियम के लाल खाक में मिल गये। भिन्न-भिन्न भावना ले कर भिन्न-भिन्न मार्गों से सब उसी सुख रूपी प्रियतम को मिलने जा रहे हैं।

अब मीमांसा इस बात की है कि सुख क्या पदार्थ है। इस विषय में अनेक मत पाये जाते हैं, इन सब में विचारास्पद केवल हमारे आचार्यों का मत है। इस मत के अनुसार सुख दो प्रकार का होता है, एक पाणव और दूसरा मानव।

तत्काल आहार, निद्रा, मैथुन आदि से जो अनुकूल वेदना उपस्थित होती है उस को पाणव सुख कहते हैं। इस सुख में पशु और पशुओं की विशेषता रखने वाले मनुष्य रमते हैं, यह सुख क्षणिक होता है और इसकी रित से मनुष्य का अधःपतन होता चला जाता है।

स्वलक्ष्य सिद्धि से जो अनुकूल वेदना होती है उस को मानव सुख कहते हैं। इस सुख में मनुष्य और मनुष्यों की विशेषता रखने वाले प्राणी रमते हैं; यह सुख चिर-स्थायी होता है और इसकी रित से मनुष्य की उन्नति होती चली जाती है।

मनूष्य और पणु में भेद केवल यही है कि मनुष्य का कुछ न कुछ लक्ष्य होता है किन्तु पशु का कुछ लक्ष्य नहीं होता। लक्ष्य ही मनुष्य में मनुष्यत्व समक्षा जाता है, लक्ष्य ही मनुष्य को पशुओं से अलग करता है, लक्ष्यहीन मनुष्य पशु समका जाता है, लक्ष्यहीन होना मनुष्य के लिए अध:पतन की पराकाष्ठा समभी जाती है, लक्ष्यहीन मनुष्य के सुधरने की कोई आशा नहीं हो सकती है, वह एक प्रकार से मनुत्यत्व सं भ्रष्ट हो जाता है। जैसा मनुष्य का लक्ष्य होता है वैसा ही वह आप भी होता है। उत्तम लक्ष्य से मनुष्म उत्तम, मध्यम लक्ष्य से मध्यम, अधम लक्ष्य से अधम, और लक्ष्यहीन होने से वह पशुप्राय हो कर पाशव सुख में रमने लगता है, आहार, निद्रा, मैथून के लिए ही प्राण धारण करने लगता है, इसीलिए उसकी समस्त चेप्टाएँ होने लगती हैं। किन्तु मनुष्य प्राण धारण करता है अपने लक्ष्य साधन के लिए और प्राण धारण के लिए ही वह आहार करता है, यदि निराहार रहने से उसका लक्ष्य सिद्ध होता है तो वह आहार करना तुरन्त त्याग देता है, लक्ष्य सिद्धि के लिए आहार को ही क्या वह प्राणों को भी त्यागने को सन्नद्ध रहता है। उग्र से उग्र और कठिन से कठिन कर्म मनुष्य लक्ष्यसिद्धि के लिए ही किया करता है, इसी के हेतु उस की सारी प्रवृत्ति हुआ करती है; अपनी लक्ष्यसिद्धि के मार्ग में ज्यों-ज्यों स्वलक्ष्य सिद्धि उसको समीप दिखाई देने लगती है, त्यों-त्यों उस के सुख की उत्तरो-त्तर वृद्धि होती जाती है और जब तक उसका लक्ष्य सिद्ध नहीं हो जाता है तब तक वह पूर्णतया मुखी नहीं हो सकता है। लक्ष्य सिद्ध हो जाने पर वह कृतार्थ हो जाता है, उसके आनन्द की सीमा नहीं रहती है।

लक्ष्य तीन प्रकार का होता है:- १. सात्विक, २. राजसिक और ३. तामसिक ।

बुद्धि प्राह्म लक्ष्य सात्विक होता है। इन्द्रिय प्राह्म लक्ष्य राजस होता है। प्रमाद प्राह्म लक्ष्य तामस होता है।

इसी के अनुसार सुख भी तीन प्रकार का होता है:--- १. सात्विक, २ .राजस, और ३. तामस।

जो सुख बुद्धि की प्रसन्नता से प्राप्त होता है वह सात्विक कहा जाता है; वह आरम्भ में विष के समान और परिणाम में अमृत तुल्य होता है।

जो सुख इन्द्रिय और उसके विषयों के संयोग से प्राप्त होता है वह राजस कहा जाता है; वह आरम्भ में अमृत के समान परन्तु परिणाम में विष के तुल्य होता है।

जो सुख प्रमाद से उत्पन्न होता है वह तामस कहा जाता है; वह आरम्भ में और परिणाम में भी मोहकर होता है।

मानव सुल-साधन के लिए चार वातें मुख्य रूप से आवश्यक होती हैं:—(१) सुसाध्य आजीविका, (२) शान्ति, (३) स्वतन्त्रता और (४) पौरुष। इनका अभाव अर्थात् कष्टसाध्य आजीविका, चिन्ता, परतन्त्रता और क्लैब्य मानव सुल के मुख्य विघ्न होते हैं। क्योंकि कष्टसाध्य आजीविका से मनुष्य सदा जीवन-यात्रा के गोरख-धन्धों में उलका रहता है, इसी में उसका सारा समय चला जाता है; विन्ता से उसकी बुद्धि भ्रष्ट हो जाती है; परतन्त्रता से वह असमर्थ हो जाता है; वलैंब्य से वह निरुत्साह हो जाता है। यह सिद्ध है कि समयहीन, बुद्धिहीन, सामर्थ्यहीन, और उत्साहहीन मनुष्य का लक्ष्य सिद्ध नहीं हो सकता अर्थात् उसको सुल प्राप्त नहीं हो सकता।

जिस मनुष्य को भोजन के लिए सारे दिन हड्डी तोड़ परिश्रम करना पड़ता है, जिसको सदा चिन्ता लगी रहती है, जो परतन्त्र और पौरुषहीन हो जाता है उसको पाशव सुख भी प्राप्त नहीं हो सकता; क्योंकि आहार, निद्रा, मैथुन आदि से अनुकूल वेदना तभी प्राप्त होती है कि जब वे अल्प परिश्रम से शान्ति और स्वतन्त्रता-पूर्वक प्राप्त होवें और इसी प्रकार भोगे भी जा सकें।

किन्तु सुसाध्य आजीविका, शान्ति, स्वतन्त्रता और पौरुष जव तक समाज में समिष्टिगत नहीं होते हैं तब तक वे एक सङ्ग व्यक्तिगत भी नहीं होते हैं और यदि दैवात् हो भी गये तो वे फलीभूत और चिरस्थायी नहीं होते हैं। अङ्गी में प्राण के समिष्टिगत न होने से जो दशा अङ्ग की होती है, वृक्ष में रस के समिष्टिगत न होने से जो दशा पत्र की होती है, वही दशा समाज में सुसाध्य आजीविका आदि के

समिष्टिगत न होने से व्यक्ति की भी होती है, क्योंकि सामाजिक जीव होने से मनुष्य का अपने समाज से वही सम्बन्ध होता है, जो अङ्ग का अपने अङ्गी से और पत्र का अपने वृक्ष से होता है। अतः गायत्री आदि वेद मन्त्रों में जब सविता आदि देवताओं से कुछ अभीष्ट पदार्थ मौगा गया तो वह समिष्ट के लिए ही मौगा गया।

इस आह्निक में विचारास्पद बातें ये हैं :--

- मनुष्य की सारी प्रवृत्ति केवल सुख के लिए है।
- २. सुख दो प्रकार का होता है:—(१) पाशव और (२) मानव।
- ३. आहार, निद्रा, मैयुन आदि से जो अनुकूल वेदना होती है वह पाशव सुख कहा जाता है।
  - ४. स्वलक्ष्य सिद्धि से जो अनुकूल वेदना होती है वह मानव सुख कहा जाता है।
- प्र. मानव सुख भी तीन प्रकार का होता है:—( १ ) सात्विक, (२) राजस और (३) तामस।
  - ६. जो सुख बुद्धि की प्रसन्नता से प्राप्त होता है वह सात्विक कहा जाता है। जो सुख इन्द्रिय और उन के विषयों के संयोग से प्राप्त होता है वह राजस कहा जाता है।

जो सुख प्रमाद से होता है वह तामस कहा जाता है।

- ७. मानव मृख के लिए चार वातें आवश्यक होती हैं:—(१) सुसाध्य आजी-विका, (२) गान्ति, (३) स्वतन्त्रता और (४) पौरुष।
  - पाशव-मुख के लिए भी उक्त चार बातें आवश्यक होती हैं।
- £. जब तक उक्त चार बातें समाज में समष्टिगत नहीं होती हैं तब तक वे व्यक्ति को भी प्राप्त नहीं होती हैं, और यदि दैवात् हुईं भी तो वे फलीभूत और चिरस्थायी नहीं होती हैं।

इति दैशिकशास्त्रे देशभिक्तिविभृतिकाध्याये सुखिववेचनो नाम प्रथमाह्निकः।

#### दितीय आह्निक

## देशभक्ति विभूतियों का प्रतिपादन

प्रथम आह्तिक में यह कहा गया है कि सुसाध्य आजीविका, शान्ति, स्वतन्त्रता, और पीरुप के समिष्टिगत हुए तिना समाज में कोई सुखी नहीं हो सकता है। किन्तु सुसाध्य आजीविका आदिक मनुष्यों के व्यक्तिगत हित की उपेक्षा करके जातिगत हित में लगे बिना समध्टिगत नहीं हो सकते हैं। इस बात का प्रत्यक्ष प्रमाण है भारत। यह प्रत्यक्ष है कि इन दिनों सुजला, सुफला, शस्यश्यामला भारत भूमि की सन्तानों को अन्न कष्ट हो रहा है, आज माई अन्नपूर्ण के प्रिय प्रमोद कानन इस भारत में उदरपूर्ति परम पौरुष समक्ता जाने लगा है, आज वसुमंती बुद्धिमती इस भूमि का मुखारिंद चिन्तारूपी तुवार लेखा से आकुलित हो रहा है, आज रत्नाकर-मेखला, हिमगिरि-मुकुटा इस भूमि को आत्मिनिर्भरता के दर्शन दुर्लभ हो रहे हैं, आज अध्यात्मदक्षा वीरजननी इस भूमि में महादैन्य छाया हुआ है, साहित्य-घनाग्रगामी इस भारत की साहित्यरूपी मान-पताका उसी की सन्तानों के हाथों उखाड़ी जा रही है, आज उसकी कीर्तिरूपी उज्ज्वल कीमुदी अस्ताचल चूडावल-म्बिनी हो रही है, आज भारत-सन्तानों में सब को किसी न किसी प्रकार का दु:ख, किसी न किसी प्रकार की चिन्ता लगी हुई है, चाहे उनमें कोई मुकुटधारी हो अथवा कन्याधारी, चाहे कोई विद्यावारिधि हो अथवा अनक्षरभट्टाचार्य, चाहे कोई योगी हो अथवा भोगी । भूपितयों को चाहे अन्न-कष्ट न हो किन्तु उनको आत्मरक्षा व कर-भार का महा दु:ख व दारुण चिन्ता है जिसका अनुमान नहीं किया जा सकता है। निर्धनों को चाहे राखा-महाराजाओं का सा दुः खन हो किन्तु पापी पेट सदा उनके होश उड़ाए रहता है, विद्वानों का विद्याविलास और मूर्लों की अविद्या की लोरियां तभी तक हैं कि जब तक पेट शरा हुआ और शरीर ढका हुआ है; योगियों का योग और भोगियों का भोग भी तभी तक है जब तक समाज में अन्न सुलभ और आहार-विहार स्वच्छन्द हैं। मध्यस्थवृत्ति वाली भारत-सन्तान भी सुखी नहीं है नयों कि इन दिनों उनके लिए आजीविका के प्रायः सभी द्वार बन्द हैं, केवल एक द्वार सेवावृत्ति का खुला हुआ है जिससे वे जनमेजय के होताओं के मन्त्रों से मूख हुए सपों के समान बलात परतन्त्रता में पड़ रहे हैं। इस द्वार से प्रवेश करने के अतिरिक्त और उनको किसी बात की इच्छा ही नहीं है, प्रवेश हो जाने पर भी उनको किसी काम के लिए समय मिलना कठिन हो जाता है, इस वृत्ति में वे ऐसे जलक जाते हैं कि इसके अतिरिक्त जनका और कोई लक्ष्य रहता ही

नहीं, क्रमणः वे लक्ष्यहीन हो जाते हैं। यही नहीं, वरन् उनका आहार-विहार भी स्वच्छन्द नहीं रहता, धैय्यं से भोजन करना और सुख से सोना उनको दुर्लभ हो जाता है; अर्थात् मानव सुख तो रहा एक ओर, पाणवसुख भी उनको दुर्लभ हो जाता है। चाहे किसी भरोखे से देखिए भारत में सर्वत्र एक ही दणा है, प्रायः सबको आजीविका कष्टसाध्य है, सबको किसी न किसी प्रकार की चिन्ता है, कोई स्वतन्त्र नहीं है, जैसे सभी पौरुषहीन हो गये हैं।

किन्तु भारत में अब भी वही उपजाऊ भूमि है, वही अनुकूल जलवायु है, पूर्व और पश्चिम में वही अगाध समुद्र है, उत्तर में है वही गिरिराज हिमालय:

> यं सर्वशैलाः परिकल्प्य वत्सं मेरौ स्थिते दोग्घरि दोहदक्षे । भास्वन्ति रत्नानि महौत्रघीश्च पृथुपदिष्टां दुदृहर्घरित्रीम् ॥

तो क्या कारण है कि इन दिनों भारत-सन्तानों को ऐसा घोर अन्न कष्ट हो रहा है ? क्यों सुख उनसे ऐसा रूठा हुया है ?

क्या इसका कारण यह है कि वे लोग बुद्धिहीन हैं ? वर्तमान यूरोप के गुरु यूनान ने जिस देश से शिक्षा पाई उसकी सन्तानें मूर्ख हो नहीं सकतीं।

तो आलसी हैं ? जिनके श्रमोपाजित अन्न से देश-देशान्तरों का पालन हो रहा है, जिनके पसीने से विभिन्न देशों में अनेक कारखाने चल रहे हैं, वे आलसी नहीं हो सकते।

तो क्या वे विलासी और अतिब्ययी हैं? दो रूपये रोज जिनकी औसत आय है, जो सौ-पचास रूपये माहवार में अपना कुटुम्ब पालन कर लेते हैं, दो-ढाई सौ रूपये की बाबू गरी के लिए जिनकी लार टपकती है, यह क्या है जिनके लिए कुवेर का भण्डार समक्ता जाता है। यद्यपि आज कुछ स्थिति सुधरी है परन्तु फिर भी इस राशि से उनमें विलास और अतिब्यग कहाँ तक हो सकता है।

तो क्या वे भीरु हैं ? जिस जाति में अनन्त कर्ण और अनेक अभिमन्यु जत्पन्न हुए हैं, जिस जाति का केसरी बाना अब तक प्रसिद्ध है, जो जाति एकान्त विध्वंसी इस शरीर को तुच्छ समभती है वह भीरु हो नहीं सकती।

यह नहीं, वह नहीं; तो क्या कारण है कि अन्नपूर्णा की विहारभूनि, श्री सर-स्वती के प्रमोद कानन, वीरता के रंगस्थल इस भारत में मुख को क्षयरोग हो चला है? इसका कारण है भारत-संतानों का देशहित की उपेक्षा करके व्यक्तिगत हित-साघन में लगा रहना। समस्त गुणराशि-नाशी इस एक दोष ने भारत के अनन्त गुणों को धूल में मिला दिया। इसके निपरीत गुण से अर्थात् व्यक्तिगत हित की उपेक्षा करके देणहित में लगे रहने से यूरोप आज समृद्ध हो गया है, जो यूरोप सदा नीहारमग्न रहता है, जहाँ सूर्य देवता के दर्शन प्रायः दुर्लभ होते हैं; आज माँ अन्नपूर्णा उसके द्वार पर हाथ जोड़े खड़ी हैं। जो यूरोप भारत की सन्पत्ति का अनुमान नहीं कर सकता था, इसी गुण के कारण आज उसके हाथ में भारत की निःशेष अर्थ-व्यवस्था की कुंजी है; जिस यूरोप के बड़े-बड़े लोगों को वे ऐश्वर्य प्राप्त नहीं थे जिनको भारत का एक साधारण मनुष्य भोगा करता था, आज उसी यूरोप का एक साधारण मनुष्य उन भोगों को भोग रहा है जो भारत के राजा-नव्याबों को दुर्लभ हैं; जो यूरोप जीवन की मीमांसा में सदा माथा पचाया करता था आज सुख उसका अनुचर बना हुआ है, ऐश्वर्यं उसकी टहल कर रहा है; जिस अमेरिका को कोई नहीं जानता था, आज उसकी कीर्ति से दिशाएँ देदीप्यमान हो रही हैं; जो यूरोप वाणिज्य के लिए देश-देशान्तर में मारा-मारा फिरा करता था आज देश-देशान्तर के महीपालों की मुकुटमणियों से उसके चरणारिवन्द जगमगा रहे हैं; जिस यूरोप को दिल्लीपित के दर्शनों की अभिलाषा थी, उक्त गुण के कारण वह दिल्ली के सिंहासन पर वैठा और एक लम्बी लड़ाई के पश्चात् ही उसे अपदस्थ किया जा सका।

ऊपर कही हुई जो बात भारत और यूरोप के इतिहास से सिद्ध होती है वहीं संसार के समस्त देशों के इतिहास से भी सिद्ध होती है, चाहे किसी समय का किसी देश का इतिहास लीजिए सबसे यही सिद्ध होता है कि देणगत हित के लिए व्यक्तिगत हिन भी उपेक्षा करने से ही देश समृद्ध होता है और इसके विपरीत गुण से देश में सुख का हास हो जाता है।

अव मीमांसा इस बात की है कि मनुष्य में जातिगत एवम् देशगत हित के लिए व्यक्तिगत हित की उपेक्षा करने की सुबुद्धि कैसे उत्पन्न होती है और कैसे उस सुबुद्धि में उसकी स्थिति होती है। यह होता है चिति के प्रकाश और विराट् की जागृति से। चितिप्रकाश और विराट्जागृति का अर्थ इस समय यह समक्ष लेना चाहिए कि किसी नित्य ओजस्वी और जातिगत तथा देशगत अर्थ का प्राधान्य में आना।

किसी नित्य अर्थ के प्राधान्य में लाने से मनुष्य सदा उसी के साधन में लगा रहता है, उस नित्य अर्थ के ओजस्वी होने से मनुष्य स्वभावतः अपने क्षुद्र अर्थों की सदा उपेक्षा किया करता है, उस नित्य और ओजस्वी अर्थ के जातिगत होने से मनुष्य जातिगत हित के लिए व्यक्तिगत हित की सदा उपेक्षा किया करता है।

ं देशहित के लिए जातिगत एवम् व्यक्तिगत हित की उपेक्षा करना भारत की आधु-निक भाषाओं में देशभक्ति कहा जाता है। अतः दैशिकशास्त्र के अद्वितीय आचार्य्य प्राचीन भारत का उक्त सि**द्धान्त देशिकशास्त्र** मूर्खमानी अर्थाचीन भारत की भाषा में यों कहा जा सकता है कि देशभक्ति के बिना मनुष्य मुखी नहीं हो सकता है। देशभक्ति विभूति का प्रतिपादन ऐतिहासिक पक्ष से हो चुका है।

आधिजीविक पक्ष से भी मनुष्य के लिए देशभक्ति की बड़ी आवण्यकता है; क्योंकि सामाजिक जीवन होने से मनुष्य का अपनी जाति से वही सम्बन्ध होता है जो किसी इन्द्रिय आदि का अपने शरीर से, अथवा किसी पत्र आदि का अपने वृक्ष से, किन्तु प्रत्येक इन्द्रिय आदिकों को अपने शरीर के लिए कुछ न कुछ काम करना पड़ता है और जब तक वे अपने ग्रागिर के लिए अपने काम को करते जाते हैं तब तक जरीर निरामय रहता है जिससे सब इन्द्रियाँ आदि सुखी रहती है; और जब वे अपने कर्नव्य से मुख मोड़ कर स्वार्थ में रमने लगते हैं तो शरीर में अनेक व्याधियाँ उत्पन्न होने लगती हैं जिससे उनका अवपात होने लगता है। इसी प्रकार प्रत्येक पत्र आदिकों को भी अपने दक्ष के लिए कुछ न कुछ काम करना पड़ता है और जब तक वे अपने वृक्ष के लिए अपना काम करते रहते हैं तबतक वह सारा वृक्ष हरा भरा रहता है, और जब वे स्वकर्त्तव्यच्युत होने लगते हैं तो वे सूखने अथवा सड़ने लगने हैं। मनुष्यों को भी अपनी जाति के लिए कुछ न कुछ करना पड़ता है और जब तक वे अपनी जाति के लिए अपना कर्तव्य पालन करते जाते हैं तब तक उनकी जाति का श्रेयस् होता जाता है, जिससे व्यक्ति सदा सुखी रहते हैं और जव वे अपने जातिधर्म से भ्रष्ट होकर स्वार्थसाधन करने लगते हैं तब उनका सब प्रकार से अधःपतन होने लगता है।

मनुष्य के समान अनेक पणु और कीट भी सामाजिक हैं; इन में जो सामाजिक नियम बरता जाता है वही मनुष्यों के लिए प्राकृतिक नियम समभा जाना चाहिए; क्यों कि प्रकृति के नियमों को पणु और कीट मनुष्यों की अपेक्षा ठीव-ठीक समभते हैं। इन सामाजिक तियंगों में सबसे अधिक परिचय हमारा मधुकरों से हैं, जिनमें सदा यह देखा जाता है कि उनको अपने समाज के हित के अतिरिक्त और किसी बात का ध्यान रहता ही नहीं, प्रत्येक मधुकर अपनी बलबुद्धि के अनुसार सदा अपने समाज के हित साधन में लगा रहता है; कोई मोम का सश्चय करता है, कोई केशर की ढूँढ में मारा फिरता है, कोई करण्ड बनाने को व्यय रहता है, कोई उनमें मधु भरता है, कोई कोष की रक्षा किया करता है; एवं सब किसी न किसी मामाजिक कर्म को करने में तल्लीन रहते हैं। चींटियों में भी यह बात पाई जाती है विशेषतः उस समय जब दो भिन्न जातियों की चींटियों में युद्ध हो जाता है। अन्य सामाजिक पणुओं में भी यह नियम देखा जाता है। अतः आधिजीविक रूप से सिद्ध होता है कि मनुष्यों के लिए देशभिक्त परम आवश्यक कर्म है।

औपयोगिक पक्ष सं भा देश-भक्ति उपकाराधिक्य का सुगम और सरल मांग है; देशभक्ति से जो सुख प्राप्त होता है वह और किसी प्रकार नहीं होता है क्योंकि देशभक्ति का उद्देश्य ही समष्टिहित-साधन है। बहुत गोदानों की अपेक्षा एक ऐसा काम अधिक उपयोगी और श्रेयस्कर होता है जिससे गायें सुलभ और सुपालनीय हों, जैसे बहुत स्कूल और कालेजों की अपेक्षा एक ऐसा काम कि जिससे लोगों का दैन्य और अज्ञान चला जाय अधिक हितकर होता है; जैसे भिन्न-भिन्न खेतों की सिचाई के लिए अलग-अलग घड़ों से पानी लाने की अपेक्षा एक साथ सबकी सिचाई के लिए एक नहर लाना बहुत उपयोगी होता है, एवं छोटे-छोटे परोपकार के कामों की अपेक्षा एक देशभक्ति अनेकधा श्रेयस्करी होती है।

आमुष्मिक पक्ष में भी देशभिक्त परम पुण्य कर्म समक्ता जाता है क्योंकि अभी यह कहा गया है कि देशभिक्त का उद्देश्य है देशगत मुख, किन्तु जो काम बहुजन हिताय बहुजन सुखाय किया जाता है उससे कर्त्ता बहुत दिनों तक स्वर्ग में रहता है। जिस कर्म से जितने अधिक प्राणियों का उपकार होता है उतने अधिक दिनों तक कर्त्ता स्वर्ग में रहता है।

अपरश्व कहा जाता है कि ''अन्ते या मितः सा गितः'' अर्थात् मनुष्यों के चित्त में मरण काल में जैसे संस्कार होते हैं बैसी उनकी गित होती है और यह स्वाभाविक है कि मरणकाल में देशभक्त के हृदय में वीर संस्कार होते है, हमारे आचार्यों के अनुसार मरणकाल के वीर संस्कार अत्युत्तम समभे जाते हैं, ऐसे उत्तम कि अन्धमुनि ने अपने प्यारे श्रवण को अन्तिम विदाई देते समय यही आशीर्वाद दिया—

यां हि शूरा गींत यान्ति सङ्ग्रामेष्वनिवर्तिनः। हतास्त्वमिभमुखाः पुत्र गींत तां परमां वजा।।

किन्तु जो महात्मा संसार को असार, ममता को माया, विषय सुसों को तुच्छ, स्वर्ग को अनित्य समभते हैं, जिन्होंने अपने सिच्चदानन्द रूप में विराजमान होने का सङ्कल्प कर लिया है उनको देश-भिवत से क्या लाभ हो सकता है? ऐसे त्यागी मुमुक्ष जनों को देश-भिवत की अधिकतर आवश्यकता होती है, क्योंकि देशभिवत राग क्षीण और सत्व विकास करने की गुऔपि, मनुष्य को आत्मज्ञान का अधिकारी बनाने की युक्ति, मोक्ष का द्वार खोलने की कुञ्जी है; देशभिवत के बिना कैवल्य यदि जनमजन्मान्तरों में प्राप्त होगा तो तीव्र देश-भिवत से वह एक ही जन्म में प्राप्त हो सकता है। क्योंकि कैवल्य पद प्राप्त होता है केवल आत्मज्ञान से, आत्मज्ञान प्राप्त होता है योगाभ्यास से, किन्तु योग बड़ा ही कठिन काम है,

क्षुरस्य घारा निशिता दुरत्यया। दुर्गं पथस्तत् कवयो वदन्ति॥" छुरे की धार के समान कठिन इस योग मार्ग में बिना चित्त-शुद्धि के चला नहीं जाता, चित्त-शुद्धि होती है सत्त्व विकाश से, सत्त्व विकाश होता है रजोगुण के दूर होने से, किन्तु रजोगुण दवाने से दवता नहीं है, कर्म करने से वह क्षीण किया जा सकता है।

अब विचारास्पद यह है कि कर्म तो सभी करते हैं, विना कर्म किये कोई रहता हो नहीं, तो सबके चित्त का रजोगुण क्षीण क्यों नहीं हो जाता; कारण क्षीण न होने का यह है कि साधारश कर्मों के करने से रजोगुण क्षीण नहीं होता है वरन् वह बढ़ता जाता है; वह क्षीण होता है ऐसे कर्मों के करने से जिनमें ओजस् त्याग और विवेक का संग होता है; ओजस्वी कर्मों को करने के लिए स्वभावत: रजीगुण की आवश्यकता होती है, जिस काम में जितना ओजस् होता है उसमें उतनी रजोगुण की आवश्यकता होती है, अत: ओजस्वी कर्मों के करने से व्यक्ताव्यक्त रूप से चित्त में वर्तमान रजोगुण उमड़ कर एकत्र हो जाता है, त्याग से चित्त में तृष्णा और संग उत्पन्न होने नहीं पाते, तृष्णा और संग के न होने से चित्त में संस्कार पड़ने नहीं पाते, चित्त में संस्कारों के न पड़ सकने के कारण रजीगुण निराधार होकर क्षीण हो जाता है; अतः ओज और त्याग का संग होने से रजोगुण उमड़ कर क्षीण हो जाता है। रजोगुण के क्षीण होने से सत्त्व और तमस् दोनों को उदय होने का अवसर मिलता है किन्तु विवेक का अभ्यास करने से ज्ञान नाड़ियाँ जाग्रत् होती जाती हैं जिससे सत्व प्रवल होता है, सत्व के प्रवल होने से तमोगुण का उदय नहीं हो सकता; अत: किसी कार्य्य में ओज, त्याग और विवेक का संग होने से रजो-गुण का क्षय होकर सत्व का विकाश होता है। कर्म इस संसार में असंख्य प्रकार के होते हैं, किन्तु किसी में ओजस्की कमी होती है, किसी में त्याग की, किसी में विवेक की, किसी में दो की, किसी में तीनों की। ढूँढते-ढूँढते यदि ऐसा कोई कमें मिल भी जाय कि जिसमें उक्त तीनों बातें हों तो नीरस होने से उसकी ओर मनुष्य की प्रवृत्ति होना कठिन हो जाता है, देशभिक्त ही एक ऐसा कर्म है कि जिसमें उक्त तीनों वातों की यथेष्ट मात्रा रहती है और सरस होने से जिसकी ओर मनुष्य की प्रवृत्ति अनायास हो जाती है।

अपरक्ष अध्यातम मार्ग में जिस परवैराग्य की आवश्यकता होती है वह अरु-ग्धतीदर्शन न्याय से किये हुए दीर्घाभ्यास के बिना प्राप्त नहीं हो सकता, अर्थात् परमवैराग्य को प्राप्त करने के लिए प्रथम व्यक्तिगत स्वार्थ से मन को हटाकर जातिगत एवम् देशगत हित में लगाना चाहिए, फिर उसको जातिगत स्वार्थ से हटाकर लोकोपकार में लगाना चाहिए, फिर उसको लोक से हटाकर आत्मा में लगाना चाहिए। परवैराग्य को प्राप्त करने के लिए रजोगुण को ऊर्ध्व करना पड़ता है अर्थात् चित्त को एक ऐसे विषय में लगाना पड़ता है कि जिसके स्वाद में मनुष्य अपने व्यक्तिगत स्वार्थ और विषय-भोगों को भूल जाय, देशभिक्त ही एक ऐसा काम है कि एक बार जिसका रसास्वादन होने पर मनुष्य के चित्त के व्यक्तिगत स्वार्थ और विषय-भोगों की लालसा उड़ जाती है, परवैराग्य रूपी जल के लिए मानों नहर खुद जाती है।

अपरश्व सच्चे देशभक्त को बार-बार लोभ और भय का प्रतिरोध करना पड़ता है। बार-बार ऐसा करने से वह सत्य संकल्प और निश्चयात्मक बुद्धि प्राप्त कर लेता है। ऐसा हो जाने से योग के विध्नों को हटाते हुए वह अनायास अध्यात्म मागं में चला जाता है।

अध्यातम पक्ष से भी देश-भिनत की उपयोगिता सिद्ध हो चुकी। जिस पक्ष से देखिए उसी से देश-भिनत मनुष्य के लिए कामधेनु जान पड़ती है, वास्तव में इसी देशभिनत रूपी यज्ञ के लिए ब्रह्मा ने मनुष्य से कहा—

"अनेन प्रसिवष्यव्यं एव वोऽस्तिवष्टकामधुक् । "

इति दैशिक-शास्त्रे देशभिक्त विभूतिकाध्याये देशभिक्त-विभूति प्रतिपादनो नाम द्वितीयाह्निक: ।

#### दैशिकधर्म व्याख्यानाध्याय

#### प्रथम आह्निक

#### 'देश' शब्द का अर्थ

हमारे प्राचीन साहित्य में देश-भक्ति शब्द कहीं भी नहीं पाया जाता है, यह विलकुल नवीन शब्द है, रचना भी इसकी ऐसी है कि जिसमें विदेशीयता स्पष्ट विदित होनी है। जब हमारे देश से हमारी प्राचीन विद्या और साहित्य रूपी भगवान् भाम्कर अन्तिहित हो गये, सर्वत्र अन्धकार छा गया, सहसा अंग्रेजी विद्या और साहित्य रूपी चन्द्रमा का उदय हुआ। लोग आनन्द से फूले न समाये, उस आनन्द में उन को सब दुरिनों का नाश करने वाले अपने साहित्य सिवता की विस्मृति हो गई, वे अंग्रेजी रंग में रंगने लगे, उन में अंग्रेजी भावों का प्रचार होने लगा, किन्तु अंग्रेजी भाषा का शीन्न सावंजिनक प्रचार न हो सकने के कारण शब्दों का सब देशी भाषाओं में अनुवाद होने लगा; अतः हमारी भाषाओं में अनेक नये-नये शब्द बन गये। देश-भिक्त शब्द भी इसी प्रकार के बने हुए शब्दों में से है, यह अंग्रेजी 'पैट्रियटिजम' शब्द का अनुवाद जान पड़ना है।

किन्तु इस से यह नहीं सनभ लेना चाहिए कि हमारे प्राचीन साहित्य में ऐसा कोई शब्द था ही नहीं। हमारे दैशिकशास्त्र में ऐसे दो शब्द थे, एक 'दैशिकधर्म' और दूसरा 'जाति धर्म'; पहला अब कहीं देखने में नहीं आता, हाँ दूसरा शब्द कहीं-कहीं देखने में आता है, यथा भगत्रद्गीता में:—

# 'उत्साद्यन्ते जातिवर्माः कुलधर्माश्च शास्वताः।'

अव प्रजन यह उठता है कि यदि हमारी भाषा में ये शब्द थे तो इस पुस्तक के पूर्वाध्याय में इन शब्दों को छोड़ कर देश-भक्ति शब्द क्यों काम में लाया गया? उत्तर इस का यह है कि विना ब्याख्या के इन शब्दों का अर्थ कदाचित् ही कोई समभ्रे, किन्तु देश-भक्ति शब्द को सब समभ्र लेते हैं; अतः पूर्वाध्याय में देश-भक्ति शब्द काम में लाया गया।

इस पुस्तक में अपने प्राचीन दैशिक-शास्त्र का अनुशासन किया गया है; अतः इस में व्याख्या भी उस शास्त्र में काम में अाये हुए दैशिकधर्म और जातिधर्म शब्दों की होगी। बिना देश और जाति का अर्थ जाने दैशिकधर्म और जातिधर्म का अर्थ समफ में नहीं आ सकता; अतः प्रथम मीमांसा देश और जाति शब्दों के अर्थों की है।

साधारणतः देश शब्द के अनेक अर्थ होते हैं। यह शब्द कहीं स्थान विशेष का अर्थ-द्योतक होता है; यथा—

"केयूरकोटिक्षततालुदेशा शिवा मुजच्छेदमपाचकार"। कहीं स्थान के लिए काम में आता है; यथा---

"तं देशमारोपितचारुचापे रतिद्वितीये मदने प्रयन्ते।"

कहीं भाग के लिए; यथा:---

"अन्यत्र गुभा शरदभलेला रन्ध्रोध्विवालक्ष्य नभःप्रदेशाः"

कहीं प्रान्त के लिए; यथा:-

''युधाजितश्च सन्देशात् देशं सिन्धुनामकम् । दवौ दत्तप्रभावाय भरताय भृतप्रजाः ॥''

कहीं राष्ट्र के लिए, यथा:--

"अन्योन्य देश प्रविभाग सीमां वेलां समुद्रा इव न व्यतीयुः ॥"

देश शब्द के इन अर्थों में से एक भी दैशिकशास्त्र के अनुसार नहीं है, किन्तु वाल्मीकिरामायण में एक स्थान में देश शब्द इस प्रकार आया है:—

" गोब्राह्मणहितार्थाय जिह दुष्टपराक्रमाम्।

" नहि ते स्त्रीबधकृते घूणा कार्या नरोत्तम ।

" चातुर्वण्यं हितायं हि कर्तन्यं राजसूनुना।

" नृशंसमनृशंसं वा प्रजारक्षणकारणात्।

" सोऽहं पितुर्वेचः श्रुत्वा शासनाद्बह्मवादिनः । करिष्यामि न सन्देहः ताटकावधमुत्तमम् ॥ गोबाह्मणहितार्थाय देशस्य च हिताय च ॥"

यहाँ निश्चय देश ऐसी भूमि के अर्थ में आया है कि नहाँ गोभक्ति और ब्राह्मण-प्रतिष्ठा हो और जहाँ ब्राह्मणादि चार वर्ण रहते हों, अर्थात् जहाँ आर्य जाति रहती हो। हमारे देशिकशास्त्र में भी यह शब्द इसी अर्थ में आया है; दिश् से घज् प्रत्यय लगाने से देश शब्द बनता है; दिशतीति देश: अर्थात् जो भूमि अपनी आश्चित जाति को सूचित करती है वह देश कही जाती है। देश और जाति में समवाय सम्बन्ध होता है; जैसे विना तन्तुओं के कोई वस्त्र नहीं हो सकता, किन्तु विना वस्त्र के तन्तु होने ही हैं, एवं विना जाति के कोई भूमि देश नहीं कही जाती है किन्तु विना देश के जाति होती ही है। दैशिकशास्त्र के अनुसार देश शब्द का अर्थ होता है पृथ्वी का ऐसा भाग जिस में कोई जाति सन्तान रूप से बसी हुई हो अर्थात् ऐसे सम्बन्ध से कि जो उस भूमि के अतिरिक्त और किसी भूमि से न हो सके। कोई भूमि तब तक देश नहीं कही जा सकती है जब तक उस में किसी जाति का मानुकममत्व, अर्थात् ऐसा ममत्व कि जैसा पुत्र का माता के प्रति होता है, न हो। अतः सहारा मरु के लिए देश शब्द काम में नहीं आ सकता है क्योंकि उस में कोई जाति सन्तान रूप से बसी हुई नहीं है; पृथ्वी के कई अन्य भागों और कई टापुओं में भी हमारे भारतीय लोग रहते हैं, किन्तु ये उन के देश नहीं कहे जाते हैं क्योंकि उन के चित्त में भारत को लौट आने की इच्छा अभी बनी हुई है, अभी भारत से उन का मातृक सम्बन्ध बना हुआ है, जब तक भारत से उन के इस सम्बन्ध का विच्छेद नहीं हो -जाता तब तक वे भाग अथवा वे टापू उन के देश नहीं कहे जा सकते, एवं भारत को अंग्रेजों का देश नहीं कहा जा सकता है चाहे राज्य उनका वहाँ हो; क्योंकि वे लोग वहाँ सन्तान रूप से बसे हुए नहीं हैं, जो कोई थोड़े अंग्रेज वहाँ वसे हुए हैं वे भी सन्तान रूप से बसे हुए नहीं हैं, उन के चित्त में इंगलिस्तान को लौट जाने की इच्छा अभी वनी हुई है; यदि भारत के किसी अंश में अंग्रेजों का उपनिवेश हो जाय तो भी भारत का वह अंश तब तक उन का देश नहीं कहा जायगा जब तक वहाँ उपनिविष्ट अंग्रेज लोग इंगलिस्तान से अपना सम्बन्ध विच्छेद करके वहाँ सन्तान रूप से रहने न लगें और हम लोग उस से अपना संबंध अलग न कर लेवें। यह स्मरण रहना चाहिए कि यदि भारत में उपनिविष्ट अंग्रेज लोग इंगलिस्तान से अपना सम्वन्ध त्याग कर उस उपनिवेश को अपनी मातृभूमि मानने लग जायें और हम लोग भी उस स्थान को अपना देश समभें तो कुछ काल तक अंग्रेजों और हम लोगों में खींचातानी रहेगी, अन्त में एक समय ऐसा आयगा कि या तो वहाँ उपनिविष्ट अंग्रेज लोग अपना जातित्व खोकर हम लोगों में विलीन हो जाएँगे अथवा हम लोग अपना जातित्व खोकर उन अंग्रेजों में विलीत हो जाएँगे, तब जिस जाति का हाथ ऊपर रहेगा वह उस स्थान को अपना देश कह सकेगी। यह भगवती प्रकृति का सनातन नियम है कि एक भूमि दो जातियों का देश नहीं हो सकती, एक जाति को अपना जातित्व खोकर दूसरी में विलीन होना पड़ता है अथवा उस की भोग्य वस्तु होकर रहना पडता है।

इति देशिकशास्त्रे देशिक घर्मव्याख्यानाव्याये देशविवरणो नाम प्रथमाह्निकः ।

#### दितीय आह्निक

#### 'जाति' शब्द का अर्थ

इस अध्याय के प्रथमाह्निक में देश शब्द का विवरण किया गया था किन्तु बिना जाति शब्द का अर्थ अच्छी तरह समभे देश शब्द का अर्थ ठीक-ठीक समभे में नहीं आ सकता, अतः इस आह्निक में जाति शब्द का निरूपण किया जायगा।

इन दिनों जाति शब्द का अर्थ अंग्रेजी शब्द 'नेशन' से लिया जाता है और उसी के अनुसार जाति की परिभाषा भी दी जाती है। अत:—

"एक मत एक रीति को मानने वाला, एक भाषा बोलने वाला, एक राज्य के अधीन रहने वाला जन-समुदाय जाति कहा जाता है।"

हमारे दैशिक शास्त्रानुसार यह ठीक नहीं है, क्योंकि:--

9. संस्कार और सिन्नकर्ष के अनुसार मनुष्यों की प्रवृत्ति हुआ करती है, प्रवृत्ति के अनुसार रुचि होती है, रुचि के अनुसार मत होता है, किन्तु सब के संस्कार और सिन्नकर्ष एक समान नहीं होते; अतः भिन्न-भिन्न मनुष्यों का भिन्न मत होना स्वाभाविक है, किसी को ज्ञान मार्ग, किसी को योग मार्ग, किसी को भिन्न मत होना स्वाभाविक है, किसी को ज्ञान मार्ग, किसी को योग मार्ग, किसी को और कोई मार्ग अच्छा लगता है, किसी का इष्ट ईश्वर का एक हूप, और किसी को दूसरा रूप होता है। अतः किसी परिष्कृत और उन्नितिशील समाज में सब का मत एक हो नहीं सकता। क्या समस्त अंग्रेजों का वही मत है जो मिल का था? अथवा जो मत शोपनहोर का था, क्या वही समस्त जर्मनों का है? क्या समस्त अमेरिकन अथवा निःशेप फ्रांसीसियों का एक ही मत है? परंतु इस के प्रतिपक्ष कैलास प्रांत के वनचर और असभ्य जग्पा लोगों में सब का एक ही मत पाया जाता है। किसी सभ्य समाज के समस्त व्यक्तियों में समध्ट रूप से एक मत का प्रचार होना विलक्तुल अप्राकृतिक बात है, जदार और परिष्कृत समाज का मत सम्बन्धी सिद्धान्त स्वभावतः यह हुआ करता है कि

## "रुचीनां वैचित्र्याद् ऋजुकुटिलनानापयजुवां नृणामेको गम्यस्त्वमस्ति पयसामणंव इव ॥ "

२. रीतियाँ बनती हैं देश, काल, निमित्त के अनुसार, जैसे देश, काल, निमित्त होते हैं, वंसी रीतियाँ प्रचलित होती हैं; किन्तु इस संसार में देश, काल, निमित्त सर्वत्र एक समान नहीं होते, अतः रीतियाँ भी सर्वत्र एक समान नहीं

हो सकतीं; उदाहरणायं शिवार्षन की जो रीति रामेश्वर में है यह कैलास में नहीं हो सकती अथवा दुर्गापूजा की जो रीति नेपाल में है वह काशी और मथुरा में नहीं हो सकती, हम लोगों में शस्त्र-पूजन की जो रीति पहले थी अब वह हो नहीं सकती, जिस भारत में क्षत्रिय और वैश्य ऋषि वनने का उद्योग किया करते थे आज वहाँ ब्राह्मण राय बनने की चेष्टा कर रहे हैं। अपरंच कहीं तो दूर के लोगों में जिन में कोई जातीय सम्बन्ध नहीं होता है, रीतियाँ एक पाई जाती हैं और कहीं एक जाति के लोगों में पृथक्-पृथक् रीतियाँ पाई जाती हैं; इंगलिस्तान के अंग्रेज और भारत के ईसाइयों में कई समान रीतियाँ बर्ती जाती हैं तो क्या इन समान रीतियों के वर्ते जाने से अंग्रेज और हिन्दुस्तानी ईसाई एक जाति के लोग कहे जा सकते हैं? कूर्माचली पन्त ब्राह्मणों में अनेक रीतियाँ ऐसी हैं जो उन के सगोत्र महा-राष्ट्री पन्तों की रीतियों से बिलकुल भिन्न हैं तो क्या रीतियों के भिन्न होने से उन में जातित्व भी भिन्न हो गया? अतः रीतियों का एक होना जातित्व के लिए कोई आवश्यक वात नहीं है।

३. भाषा का भी जातित्व से कुछ सम्बन्ध नहीं होता क्योंकि भाषा राज्य, समय और साहित्य के प्रभाव से निरन्तर बदलती रहती है; जिन लोगों का राज्य होता है बहुधा उन्हीं लोगों की भाषा और साहित्य का गौरव होता है, पवन के भोंकों के साथ उड़ने वाले निःसत्व लोग उसी भाषा और उसी साहित्य में रँग जाते हैं और अपनी भाषा और अपने साहित्य को त्याग कर उस भाषा और उस साहित्य को अपना लेते हैं।

जैसा समय होता है वैंगे मनुष्यों के भाव, प्रवृत्ति और सन्निकर्प होते हैं, जैसे मनुष्यों के भाव, प्रवृत्ति और सन्निकर्प होते हैं, वैसी उन की भाषा होती है, अतः समय के परिवर्तन के साथ भाषा का परिवर्तन भी होता रहता है।

सहित्य और भाषा का परस्पर घनिष्ठ सम्बन्ध है। जिस साहित्य का जितना प्रचार होता है उतना उस की भाषा का भी प्रचार होता है। अतएव कभी एक जाति के लोगों में अनेक भाषाएँ और कभी अनेक जाति के लोगों में एक भाषा हो जाती है। जाति के श्रेय के लिए एक भाषा का होना चाहे आवश्यक हो किन्तु जातित्व से उस का कुछ सम्बन्ध नहीं है।

४. राज्य का भी जातित्व के कुछ सम्बन्ध नहीं है; क्योंकि राज्य अनिश्चित वस्तु है, यह नहीं कहा जा सकता कि कौन राज्य कितनी भूमि में कव तक रहेगा, समयरूपी समृद्र में राज्यरूपी बबूले उठते और फूटते रहते हैं, कभी एक जाति अनेक राज्यों में विभक्त हो जाती है और कभी अनेक जातियाँ एक राज्य के अधीन हो जाती हैं; परन्तु इन क्षणभगुर राज्यरूपी बबूलों का जातित्व से कुछ मतलब नहीं होता; यथा—कलकत्ता और चन्द्रनगर के बंगाली दो भिन्न राज्यों की प्रजा होने से दो पृथक् जातियों के लोग नहीं कहे जा सकते हैं, और न अंग्रेज और हम एक

राज्य की प्रजा होने से एक जाति के लोग कहे जा सकते हैं। महासमर में मित्र राष्ट्रों की जय हो गई और उन्होंने जर्मनो के टुकड़े कर के आपस में बाँट लिये, तो क्या उन के ऐसा करने से एक जर्मन जाति की उतनी जातियाँ वन जाएँगी? अथवा समस्त यूरप में यदि एकच्छत्र राज्य हो जाय तो क्या यूरप की समस्त जातियाँ सिमट कर एक जाति बन जायेंगी? राज्य के एक होने से जाति की शक्ति अवश्यमेव बढ़ती हैं किन्तु जातित्व का मूल राज्य नहीं कहा जा सकता।

यदि यह कहा जाय कि उक्त बातें यद्यपि एक-एक करके जातित्व के मूल नहीं हो सकती हैं, तथापि उन का संशोग जातित्व का आधार होता है। किन्तु किसी विशाल और परिष्कृत जनसमुदाय में ऐसा संयोग होना अति कठिन होता है, क्यों कि विचारस्वातंत्र्य होने से किसी सभ्य जनसम्बिट के मतसंबंधी विचार एक हो नहीं सकते, देणकाल, निमित्तों में भेद होने से रीतियों में भी सदा और सर्वत्र एक्य होना कठिन होता है, भाषा और राज्यों में भी सदा परिवर्तन होता ही रहता है। अप-रश्च उनका संयोग होते हुए भी किसी जनसमुदाय में जातित्व का अभाव होता है और किसी जनसमुदाय में उक्त संयोग के न होने पर भी जातित्व का भाव होता है। अनेक हमारे ईसाई ऐसे हैं जो अंग्रेजों के मत को मानते हैं, उनकी रीतियों को वर्तते हैं, उनके राज्य की प्रजा हैं, उन की भाषा बोलते हैं; तो क्या इन चार बातों का संयोग होने से अंग्रेज और हिन्दुस्तानी ईसाई एक जाति के लोग कहे जा सकते हैं? अथवा कूर्माचली पाण्डेय और उनके सगोत्री नेपाली पाण्डेय दो क्या भिन्त जातियों के लोग कहे जा सकते हैं क्योंक उनके सगोत्री नेपाली पाण्डेय दो क्या भिन्त जातियों के लोग कहे जा सकते हैं को सकते हैं कि उनकी भाषा और रीतियाँ सब भिन्त हैं।

अतः मतसम्बन्धी, रीतिसम्बन्धी, भाषासम्बन्धी और राष्ट्रसम्बन्धी एकता जातित्व का आधार नहीं मानी जा सकती।

एक विद्वान् के मतानुसार

''जिस जनसमिष्ट के अधिकांश व्यष्टियों के दैशिक विचारों में ऐक्य होता है उस को जाति कहते हैं।''

किन्तु किसी जनसमुदाय के अधिकांश व्यिष्टियों में दैशिकबुद्धि केवल अभ्युदय काल में उत्पन्न होती है, अवपात काल में अधिकांश व्यक्तियों में स्वार्थबुद्धि के कारण दैशिक विचार दवे रहते हैं। अतः प्रश्न यह उठता है कि ऐसी दैशिक विचारशून्य जनसमिष्ट जाति कही जायगी अथवा नहीं। अपरंच निमित्त विशेष से कभी
भिन्न-भिन्न जातियों के अधिकांश व्यक्तियों के दैशिक विचारों में ऐक्य हो जाता है
और कभी एक ही जाति के भिन्न-भिन्न दलों के दैशिक विचारों में भेद हो जाता

है। प्रथम महायुद्ध में अधिकांश अंग्रेज और अधिकांश फांसीसियों के विचार बहुत कुछ एक हो गये तो क्या ऐसा होने से अंग्रेज और फांसीसियों में एक जातित्व उत्पन्न हो गया? अथवा भिन्न-भिन्न देशों के साम्यवादी अर्थात् सोणलिस्ट एक प्रकार के दैशिक विचार होने से क्या एक जाति के लोग कहे जा सकते हैं? अतः दैशिक विचारों का ऐक्य भी जातित्व का मुल नहीं हो सकता।

दूसरे मत के अनुसार

"एक अर्थ के सूत्र में गुँथी हुई जनसमिष्ट जाति कही जाती है।"

किन्तु बहुधा यह देखने में आता है कि मनुष्यों के अर्थ असंस्य होते हैं, और देश काल निमित्त से वे सदा बदलते रहते हैं, अतः जब तक यह निश्चित न हो जाय कि वे अर्थ कौन हैं कि जिन के सूत्र में गुँथे रहने से मनुष्यों में जातित्व होता है तब तक जाति शब्द की परिभाषा ठीक समभ में नहीं आ सकती। एक कठिन शब्द के स्थान में अनेक कठिन शब्दों को रख देने से कोई व्याख्या नहीं हो सकती। यदि उक्त अर्थ शब्द का तात्पर्य मत, रीति, भाषा और राज्य समभे जायँ तो पहिले सिद्ध हो चुका है कि इन से जातित्व का कुछ सम्बन्ध नहीं होता है, यदि उस का तात्पयं शासन है तो जाति क्या हुई मानो गीली मिट्टी हुई; जैसे गीली मिट्टी के जितने दुकड़े चाहो उतने वन सकते हैं और जितने दुकड़ों के चाहो एक दुकड़ा वन सकता है इसी प्रकार एक जाति की अनेक जातियाँ और अनेक जातियों की एक जाति वन सकती है; क्योंकि कुछ नीति, कुछ शक्ति और कुछ चातुर्य से एक शासन-सम्बन्धी अर्थ के अनेक अर्थ और अनेक शासन-सम्बन्धी अर्थों का एक अर्थ हो सकता है। अकवर के चातुर्यं ने राजस्थान-केशरियों के शासन-सम्बन्धी एक अर्थ को अनेक छोटे-छोटे अर्थों में विभक्त कर दिया था और विस्मार्क के कौशल ने अनेक जर्मन रियासतों के छोटे-छोटे शासन-सम्बन्धी अर्थों को जोड़ कर एक अर्थ बना दिया।

यह पहिले कहा जा चुका है कि देशकाल निमित्तों के अनुसार मनुष्यों के अर्थ हुआ करते हैं, किन्तु सब मनुष्यों के देश काल निमित्त सदा एक नहीं रहा करते; दो सहोदर भाइयों के देश काल निमित्तों में बहुधा ऐक्य नहीं रहता, औरों का तो कहना ही क्या। अतः किसी जन-समष्टि के सब व्यष्टियों का सदा एक अर्थ के सूत्र में गुँथा रहना असम्भव बात है, प्रतिपक्ष इस के उन में अर्थ-विपर्यय होना स्वाभाविक है। कुरुक्षेत्र की ओर देखिये जहाँ कुरु का कुरु से, गुरु का शिष्य से, पितामह का पौत्र से, मामा का भानजे से, यदुनाय का यादव सेना से अर्थ-विपर्यय हो रहा है, सन् १८५७ को लीजिये जब कि कहीं तो हिन्दू और मुसलमान एक मन दो तन हो कर

कम्पनी की पताका को गिरा रहे हैं और कहीं उसी पताका को बनाये रखने के लिए हिन्दू के विरुद्ध हिन्दू, मुसलमान के विरुद्ध मुसलमान छुरा खींच रहा है; यूरप में देखिये, वहाँ भी कहीं तो पोप के आधिपत्य में अनेक दक्षिणी राष्ट्र एक अर्थ के सूत्र में गुँथ रहे हैं और कहीं एक राष्ट्र में बहिन के विरुद्ध बहिन दलवन्दी कर रही है, फांस के बढ़ते हुए तेज को रोकने के लिए कभी जमनी की टिड्डी दल सेना इंगलिस्तान की सहायना को आ रही है और कभी जमनी को नष्ट करने के लिए इंगलिस्तान फांस की सहायता कर रहा है। एक दिन वह था जब कि शार्लिमैन की पताका के नीचे समस्त ईसाई रियाम्रतें एक हो कर मुहम्मदी पताका को उखाड़ देना चाहती थीं और आज यह दिन है कि एक ईसाई राष्ट्र मुसलमान रियासत की सहायता से दूसरे ईसाई राष्ट्र को नीचा दिखाना चाहता है।

अतः अर्थैनय भी जातिःव का आधार नहीं समका जाता है।

जाति की इस प्रकार की और भी अनेक परिभाषाएँ दी जाती हैं जिन की विवेचना यहाँ नहीं हो सकती, किन्तु सार सब परिभाषाओं का, जो यहाँ दी गई हैं अथवा जो यहाँ नहीं भी दी गई हैं यह है कि जातित्व कृत्रिम पदार्थ है, बनाए वह वन सकता है, बिगाड़े बिगड़ सकता है; बढ़ाये बढ़ सकता है; घटाए घट सकता है। सम्भव है कि नेशनेलिटी (Nationality) ऐसा ही कृत्रिम पदार्थ हो। नेशन (Nation) शब्द की ये परिभाषाएँ ठीक हों; किन्तु हमें नेशन शब्द से कुछ मतलब नहीं, हमें नेशन शब्द की व्याख्या करनी नहीं है; हमारा प्रयोजन है जाति शब्द से।

हमारे देशिक शास्त्र के अनुसार जाति सहज सावयव आधिजीविक सृष्टि है अर्थात् मनुष्यों के कृत्रिम उपायों से जाति न तो बनती है और न नष्ट होती है, उस की उत्पत्ति और विनाश भगवती प्रकृति के इच्छानुसार हुआ करता है, जो शीन, जो प्रवृत्तियाँ जीवधारी पदार्थों की हुआ करती हैं वेही शीन वेही प्रवृत्तियाँ जातियों की भी होती हैं, जिन कारणों और जिन रोतियों से सजीव पदार्थों का आविर्भाव और तिरोभाव होता है, उन्हों कारणों और उन्हीं रीतियों से जातियों का भी आविर्भाव और तिरोभाव होता है। जिस लिए जीवधारी पदार्थों की सृष्टि होती है उसी लिए जातियों की भी सृष्टि होती है। यह कल्पना बिल्कुल मिध्या है कि सृष्टि के आदि में एक ही प्राणी अथवा एक ही मनुष्य किम्वा स्त्रीपुरुषों का एक ही मिथुन था, उसी एक मिथुन से अनेक स्त्रीपुरुष उत्पन्न होते गये, होते होते वे इतने बढ़ गये कि समस्त भूमण्डल में वे फैन गये, कालान्तर में उसी एक मैथुनिक मृष्टि के विभाग से भिन्न-भिन्न जातियाँ बनती गईं। हमारे आचार्यों के सिद्धान्तानुसार सृष्टि के आरम्भ में विशेष प्रकार की मानसिक प्रवृत्ति को लिए भिन्न-भिन्न अमैथुनिक जन-समुदाय

उत्पन्न हुए । कुछ समय तक ऐसी अमैयुनिक सृष्टि होती गई, इस अमैथुनिक सृष्टि में जिन की मानसिक प्रवृत्ति एक प्रकार की थी वे स्थभावतः एक साथ रहने लगे, कालान्तर में सृष्टिक्रम बदल गया, उन एक प्रकार की मानसिक प्रवृत्ति वाले अमैयुनिक जनों के मियुन से वैसे ही मानसिक प्रवृत्तिवाले जन उत्पन्न होने लगे । स्वेदज नामक अनेक जीवों की सृष्टि अब तक इसी प्रकार होती है, यूका अर्थात् जुई इस का उदाहरण है । वायु में रहने वाले विशेष प्रकार के अणु जीवों को जब स्वेद मिलता है तो शरीर में अमैयुनिक यूका उत्पन्न होती हैं । फिर उन अमैयुनिक यूकाओं के मियुन से उसी प्रकार को वैसे ही गुणवाली मैयुनिक यूका उत्पन्न होने लगती हैं । वसी प्रकार मनुष्यों की भी उत्पत्ति हुई । किन्तु अनेक प्राकृतिक निमित्तों के कारण मनुष्यों की उस आदिम मानसिक प्रवृत्ति में कुछ परिवर्तन हो जाता है; जिन एक प्रकार की मानसिक प्रवृत्ति वाले जनों को एक प्रकार के प्राकृतिक निमित्त मिले उन की उस आदिम मानसिक प्रवृत्ति में परिवर्तन भी एक ही प्रकार का हुआ, अर्थात् उन की परिवर्तित मानसिक प्रवृत्ति में एक ही प्रकार का हुआ, उर्थात् उन की परिवर्तित मानसिक प्रवृत्ति में एक ही प्रकार के प्रकृति के प्रकार के प्रकृतिक निमित्त मिले वह हमारे देशिक शास्त्र में जाति के नाम से कहा गया ।

जैसे व्यक्तियों में अनेक तत्त्व होते हैं एवं जातियों में भी अनेक तत्त्व होते हैं, जिनमें दो तत्त्व प्रधान समभे जाते हैं एक चिति और दूसरा विराद्।

सुष्टि के आरम्भ में प्रत्येक अमैधुनिक जन-समुदाय की जो विशेष प्रकार की मानिसक प्रवृत्ति होती है और दायधर्मानुसार जिसको उसकी मैथुनिक सन्तित प्राप्त करती है चिति कही जाती है। यह चिति जाति के प्रत्येक व्यक्ति में परम मुख की भावना रूप में रहती है, इस मुख की तुलना में वे सब मुखों को तुच्छ समभते हैं, इसके लिए वे अन्य सब सुखों को त्याग देने को सम्नद्ध रहते हैं। किन्तु यह चिति समस्त व्यक्तियों में सदा एक ही प्रकार से व्याप्त नहीं रहा करती है, अभ्युदय काल में चिति जाति के समस्त अथवा अधिकांश व्यक्तियों में व्याप्त रहती है, और अवपात काल में केवल शुद्धवंश के कुलीन व्यक्तियों की हृदयरूपी गुफा में शरण ले लेती है। जिस व्यक्ति में जितना शुद्ध जातीय रक्त वर्तमान रहता है उसमें उतना चिति का प्रकाश होता है, जिस व्यक्ति में जितनी संकरता होती है उसमें उतना चिति का अभाव होता है। इस चिति की भलक जाति के प्रत्येक व्यक्ति में दिखाई देती है, उसके समस्त व्यापार, निःशेष चेष्टाएँ, अखिल कर्म इसी चिति के प्रकाश से चैतन्य रहते हैं। चिति से जाति के चित्र का भी अनुमान हो जाता है, ऊँच-नीच जैसी चिति होती है वैसे जाति में गुण भी होते हैं। जब तक चिति जागृत और निरामय रहती है तव तक जाति का अभ्युदय होता रहता है। चिति का तिरोध।न होने पर अथवा

उसमें किसी प्रकार का विपर्यास आने से जाति का अवपात होने लगता है। चिति का लोप हो जाने पर जाति निश्चेतन देह के समान निष्प्राण, निष्क्रिय, निश्चेष्ट हो जाती है। ऐसी चिति-शून्य जाति के लिए सिवाय दूसरे की भोग्य वस्तु होने के और कोई चारा नहीं रहता है। जब किसी जाति को चिति अन्तिह्त होने लगती है तो अनायास उस जाति के अवपात का अनुमान हो जाता है। यह जान लेना चाहिए कि उस जाति का कार्य्य पूरा हो चुका है, अब भगवती प्रकृति को उसकी आवश्य-कता नहीं रही; और जब किसी पतित जाति में अन्तर्लीन हुई चिति का पुनराविर्माव होने लगता है तो यह समभ लेना चाहिए कि उस जाति का पुनस्दय होता है। यह चिति जातिरूपी शरीर में चैतन्य है, अतः हमारे आचार्यों के अनुसार एक चिति और एक प्रकार के प्राकृतिक निमित्त वाला जनसमुदाय जाति कहा जाता है।

चिति से जागृत और एकीभूत हुई समष्टि की प्राकृतिक क्षत्र शक्ति अर्थात् अनिष्टों से रक्षा करने वाली शक्ति विराट् कही जाती है। जैसे प्रकृति ने शाकाहारी जीवों को चबाने के लिए चपटे दांत और मांसाहारी जीवों को नोचने के लिए पैने नख और तीखे दाँत दिए हैं, एवं उसने आत्मरक्षा के लिए एकाकी जीवों को विशेष शारीरिक विभूति दी है और सामाजिक जीवों को एक विशेष प्रकार का सहानुभूतियुक्त तेज दिया है जो व्यष्टिको समाज के हितार्थ आत्मत्याग करने को प्रेरित करता है, जिससे व्यिष्टियों में परस्पर सहानुभूति रहती है और समष्टि की रक्षा के लिए व्यष्टिगत शक्ति न्यूनाधिक रूप से एकीभूत होकर केन्द्रस्थ रहा करती है। यह विराट् व्यक्तियों के हृदय में चिति के प्रकाश से ही जागृत होता है, चिति के अन्तिहत होने पर विराट् का भी हास होता चला जाता है। यह विराट जातिरूपी शरीर का प्राण है, जैसे मनुष्य देह में समस्त मानसिक और शारीरिक शनितयाँ एक प्राण के रूपान्तर होती हैं एवं जाति की समस्त दैशिक-चेष्टाएँ उसी एक विराट्का रूपान्तर होती हैं; जैसे शरीर में जब तक प्राण रहता है, तब तक उसमें अन्नादि से बलस अप होता रहता है, किन्तु प्राण के चले जाने पर जैसे शरीर के सत्त्व अपने काम में न आकर किसी दूसरे शरीर के काम में आते हैं; एवं जब तक जाति में विराट् रहता है तब तक देवता उसको अपनी-अपनी शक्ति दिया करते है, किन्तु विराट् के चले जाने पर वह जाति शक्तिहीन हो जाती है उसके बल, बुद्धि अपने काम में न आकर किसी दूसरी जाति के काम में आने लगते हैं। जब तक विराट् ठीक रहता है तब तक जाति का स्वास्थ्य भी ठीक रहता है और जब मिथ्या आचार-बिचार से अथवा उसके प्रलयक्रम के उपस्थित होने से विराट् में गड़बड़ होने लगती है तो जातिरूपी शरीर में स्वार्थरूपी महाव्याधि उत्पन्न हो जाती है, उसके सब अंग निस्तेज और निस्सहानुभूति हो जाते हैं, सबको

अपनी-अपनी सूभने लगती है, वह सरासर निर्वेल हो जाता है। उससे प्रतिरोध शक्ति जाती रहती है, प्रतिरोध शक्ति के चले जाने पर वह दोषों से अनायास आक्रान्त हो जाता है, उसमें अनेक प्रकार की व्याधियाँ उत्पन्न होने लगती हैं, दिन-प्रतिदिन उसका पतन होता जाता है।

जैसे भिन्न-भिन्न कार्य्य के लिए प्राण शरीर में भिन्न-भिन्न प्रकार की इन्द्रियाँ, उरइन्द्रियाँ, अवयव और उपअवयव उत्पन्न करके उनके द्वारा भिन्न-भिन्न रूप से स्वयं काम करता है; एवं भिन्न-भिन्न कार्य्य के लिए विराट् जाति में भिन्न-भिन्न प्रकार के वर्ण और उपवण अर्थात् भिन्न-भिन्न प्रवृत्ति के लोगों को उत्पन्न करके उनके द्वारा भिन्न-भिन्न रूप से अभ काम करता है। जब तक जाति के उक्त अवयव अपने-अपने कार्य्य में तत्पर रहते हैं तब तक उसका अनामय बना रहता है, प्रतिकृत कारणों से उसमें विपर्यास नहीं पड़ सकता है किन्तु स्वार्थवशात् जब वे अंग अपने-अपने कर्त्तन्य से मुख मोड़ने लगते हैं तब उसकी वही दशा होती है जो इन्द्रियों के अपना-अपना काम छोड़ देने से शरीर की होती है। विराट् के तेज से ही वर्ण और उपवर्ण अपने-अपने कार्य में तत्पर रहते हैं, उसका तिरोधान होने पर स्वार्थ आ जाता है, प्रत्येक वर्ण अपने धर्म को त्यागना और अन्य वर्णों की विभूति को लेना चाहता है।

प्रत्येक जाति भगवती प्रकृति के किसी न किसी कार्यं विशेष के लिए उत्पन्न होती है, जब वह कार्यं हो चुकता है और प्रकृति को उसकी आदश्यकता नहीं रहती तब उसका अन्तर्धान अथवा लोप हो जाता है। जैसे कोई जगत् की अभ्युन्नित और कोई उसकी पुनरावृत्ति कहते हैं, महामाया ने पशुपक्षी और वनस्पित की भिन्न-भिन्न जातियाँ उत्पन्न की हैं; एवं उसने कार्यं विशेष के लिए मनुष्यों की भी भिन्न-भिन्न जातियां उत्पन्न की हैं; जब किसी जाति का कार्यं हो चुकता है तब उसका अन्तर्धान अथवा लोप हो जाता है।

अब प्रथन यह है कि कब किस जाति का अन्तर्धान होता है और कब किस जाति का लोप होता है ? जब किसी जाति का कार्य्य एक बार हो चुकता है और मिविष्य में अनेक बार फिर उसकी आवश्यकता होने वाली होती है तब उस जाति का अन्तर्धान होता है। जब किसी जाति का कार्यं एक बार हो चुकता है और भिविष्य में उसकी आवश्यकता नहीं रहती है तब उस का नाश हो जाता है, उस में शुद्धवंश वाले लोग रह नहीं सकते हैं, उस से संकर जातियाँ उत्पन्न होने लगती हैं। जैसे संसार में अनेक ओषधियाँ ऐसी होती हैं जिन की आवश्यकता प्रकृति को बीच-बीच में होती है किन्तु निरन्तर नहीं, जिस बीच में प्रकृति को उन की आवश्यकता होती है उस बीच प्राण उन में जागृत रहता है जिससे वे हरी भरी रहती हैं और जिस

बीच प्रकृति को उनकी आवश्यकता नहीं रहतो है उस दीच उर्जा उन में अन्तर्लीन हो जाती है जिससे वे नीरस और नंगी हो जाती हैं। एवं अनेक जाशियाँ ऐसी होती हैं जिन का बार-बार उदय और बार-बार अवपात होता रहता है, जब प्रकृति उन से कोई काम लिया चाहती है तब उन में चिति और विराट् प्रकट हो जाते हैं जिससे उन जातियों में अनेक प्रकार के रथी और महारथी उत्पन्न होते हैं, जिन के कारण वे जातियां बड़ी प्रतापशालिनी हो जाती हैं, सर्वत्र उन की मानपताका फहराने लगती है और जब वे काम, जिन के लिए वे जातियाँ उत्पन्न हुई थीं, हो चुकते हैं तब फिर उस बीच प्रकृति को उन की आवश्यकता नहीं रहती है, अतः उस बीच उन जातियों की चिति और विराट् अन्तर्लीन होने लगते हैं जिससे उन जातियों में महापुरुषों का उत्पन्न होना बन्द हो जाता है, और जो उत्पन्न हो बैठते हैं वे अल्पायु होते हैं अथवा अनुकुल निमित्तों के न मिलने के कारण वे सदा निष्फल-प्रयास होते हैं। वीर, मनस्वी और कुलीन लोग पीछे पड़ जाते हैं, भीरु, खद्मचारी और नीच लोग अग्रसर हो जाते हैं जिससे जाति निस्तेज और छिन्न-भिन्न हो जाती है। शुद्धवंश के श्रेष्ठ व्यक्तियों में चिति भस्म से ढके हए स्फूलिंग के समान वर्तमान रहती है, अनुकूल निमित्तों के उपस्थित होने पर इसी चिनगारी से फिर समस्त जाति तेजोमय हो कर जाग उठती है, उस में विराट का पून: संचार होने लगता है, उस में फिर वैसे ही वीर, महात्मा जन्म लेने लगते हैं, जाति में उन का मान होने लगता है वे ही अग्रसर माने जाते हैं। किन्तु ऐसी जातियाँ संसार में बहुत कम होती हैं कि जिन की आवश्यकता प्रकृति को बार-बार होती रहती है, अधिकतर ऐसी ही जातियाँ होती हैं जिन की आव-श्यकता प्रकृति को एक ही बार होती है। जब वह कार्य, कि जिस के लिए जातियाँ उत्पन्न होती हैं, हो चुकता है तो उन में अत्यन्त कामुक दौर्वल्य आ जाता है जिसके कारण उन में अन्य जातियों के संसर्ग से सङ्कर जातियाँ उत्पन्न होने लगती हैं, फिर उन सङ्कर जातियों का अन्य सङ्कर जातियों से संसर्ग होने से एक दूसरी नतीन सङ्कर जाति उत्पन्न होती है। ऐसा अनेक बार होने से कालान्तर में उन आदि जातियों की चिति, गुण और पिण्ड का पूर्णतया अभाव होकर भिन्न चिति, भिन्न गुण और भिन्न पिण्ड वाली एक बिलकुल नवीन जाति उत्पन्न हो जाती है।

भगवती महामाया के राज्य में निरन्तर परिवर्तन होता रहता है, कोई दो क्षण ऐसे नहीं होते हैं कि जो एक समान हों, सदा नई मृष्टि, नई बात, नये-नये जीवों की उत्पत्ति और पुरानों का लोप होता जाता है; इसी प्रकार नवीन मानव जातियों का अविर्भाव और प्राचीनों का तिरोभाव होता रहता है। यह भगवती प्रकृति का सनातन नियम है।

जातियों के उदयावपात के पूर्व विराट् का उदयावपात हो जाता है, विराट् का उदयापवात होता है चिति के आविर्भाव और तिरोभाव से, चिति ही जातित्व का

मूलतत्त्व होता है, इसी चिति के द्वारा व्यक्ति के सुख-दुःख जाति के सुख-दुःखों से सम्बद्ध होते हैं। किसी जानि के गुद्धवंशवाले किन्हीं दो व्यक्तियों को लीजिये, चाहे एक राजा और दूसरा रङ्क हो, उन दोनों की प्रवृत्ति, मानसिक अवस्था और सुख-दुःख समान पाये जाएँगे, चाहे एक को अनायास दिव्य भोजन मिलता हो और दूसरे को कव्ट से रूखासूखा अन्न प्राप्त हो; किन्तु इस भोजन-भेद से उन की प्रवृत्ति और मानसिक अवस्थाओं में कुछ भेद नहीं होता है। भोजन पर पशुओं के सुखदुःख निभंर होते हैं, मनुष्यों के सुखदुःख निभंर होते हैं चिति पर।

चिति के अनुसार जाति के गुण होते हैं, जिस प्रकार की चिति होती है, उस प्रकार की जाति की वाञ्छा, उस प्रकार का उस का स्वभाव, वैसी उस की आयु, वैसा उस का प्रभाव होता है।

चिति दो प्रकार की होती है, एक दैवी और दूसरी आसुरी। विषय मुखों से श्रेष्ठ मुखवाली चिति दैवी चिति कही जाती है। विषय मुखवाली चिति आसुरी चिति कही जाती है।

दैवी चितिवाली जाति के गुण सात्विक, वाञ्छा विश्वजन्याबुद्धि, स्वाभाव ऊंचा, आयु दीर्घ, प्रभाव श्रेष्ठ गुणोत्पादक होता है। ऐसी जाति की आवश्यकता प्रकृति को वार-वार हुआ करती है। ऐसी जाति में अधोलिखित विशेषताएँ होती हैं:—

- (१) बुरे दिनों के आने और विकार हेतुओं के उपस्थित होने पर अपनी जाति-भुद्धि को बनाए रखना।
- (२) अन्य जातियों से सदा भेद-भाव बनाए रखना, श्रेष्ठ जातियों में यह गुण प्रधान रूप से होता है। अतः सिकन्दर के दिग्विजय के लिए पूर्व की ओर प्रस्थान करते समय अरिस्टोटल ने उस को अन्य जातियों से भेद-भाव बनाए रखने का मुख्य उपदेश किया था।
- (३) शुद्धवंशवालों का अधिक होना अर्थात् ऐसे लोगों की संख्या अधिक होना कि जिन में अन्तर्लीन हुए चिति के संस्कार वर्तमान रहते हैं।
  - (४) जाति सङ्करों की अपेक्षा कुजीनों का अधिक सद्गुणी होना ।
  - ( ५ ) अभ्युदय काल में दैवी सम्पद् और समीकरण शक्ति का होना।
  - (६) अवपात काल में तितिक्षा और प्रतिरोध शक्ति का होना।
  - (७) समृद्धि और विपत्ति से चिति का विकृत न होना।
  - ( ८) विजातीय उत्कर्ष से चिति का दूषित न होना।

आसुरी चितिवाली जाति के गुण राजस, वाक्छा विषय भोग, स्वभाद नीच, आयु अल्प, प्रभाव नीचगुणोत्पादक होता है। ऐसी जातियों में अघोलिखित विशेषताएँ होती हैं:—

- ( १ ) जाति गुद्धि को बनाए रखने की शक्ति का न होना।
- (२) अन्य जातियों से भेदभाव बनाये रखने की शक्ति न होना।
- (३) जाति सङ्करों का अधिक होना, अर्थात् ऐसे लोगों की संख्या अधिक होना कि जिन में चिति का लोप हो गया हो।
  - (४) कुलीनों की अपेक्षा जातिसङ्करों का अधिक सद्गुणी होना।
  - ( ५ ) अभ्युदयकाल में आसुरी सम्पद् और प्रत्याकरण का होना ।
  - (६) अवपातकाल में अतितिक्षा और प्रतिरोध शक्ति का अभाव होना।
  - (७) समृद्धि और विपत्ति से चिति का विकृत हो जाना।
  - ( प ) विजातीय उत्कर्ष से चिति का दूषित हो जाना ।

एक समय उदय सवका होता है, अतः ऐसी जाति का भी एक समय उदय होना साधारण बात है, किन्तु इसका उदय उल्का के समान संसार की पीड़ा के लिए होता है। ऐसी जाति का उदय एक ही बार होता है, वह भी थोड़े दिनों के लिए। भगवती प्रकृति ऐसी जाति का नाश कभी तो उसकी परिपन्थी जाति को प्रवल करके करती है, कभी उसकी बुद्धि को भ्रष्ट करके, कभी उस के व्यक्तियों को निस्सत्व और अल्पायु कर के, कभी उस जाति के कुलीन व्यक्यों को वन्ध्य करके, कभी दूसरी जाति के समागम द्वारा उसमें जाति सङ्करों को उत्पन्न करके और कभी किसी अन्य उपाय से।

हमारे दैशिकशास्त्रानुसार देश और जाति के अर्थों को मनन करने से यह तात्पर्य पाया जाता है कि देशरूपी वस्त्र को धारण किये हुए जाति रूपी शरीर की आत्मा चिति है। जाति की संक्षेर विवेचना हो चुकी है, विशेष विवेचना इस की उत्तराईं में की जाएगी।

> इति दैशिक-शास्त्रे दैशिकधर्मन्यास्यानाध्याये जातिनिरूपणो नाम द्वितीयाह्निकः।

## तृतीय आह्निक दैशिकधर्म का अर्थ

पहिले यह कहा जा चुका है कि देश की रक्षा अथवा जाति की धारणा करने वाला कर्म देशिक धर्म अथवा जातिधर्म कहा जाता है, और यह भी कहा गया है कि विना किसी जाति से मातृक सम्बन्ध हुए कोई भूमि देश नहीं कही जाती है, विना चिति और विराट् के जागृत हुए किसी जाति का अभ्युदय नहीं हो सकता है।

अतः तात्पर्य यह हुआ कि चिति और विराट् की धारणा जिस कर्म से होती है यथार्थ में वही दैशिकधर्म अथवा जातिषर्ग है, न कि जड़ भूमि का प्रेम अथवा उस की हितेच्छा।

बहुत दिनों तक किसी स्थान में रह जाने से उसमें प्रेम हो जाना स्वाभाविक वात है, मनुष्यों का तो कहना ही क्या तियंग्जाति में भी ऐसा प्रेम पाया जाता है, स्वाभाविक अवस्या में सभी प्राणियों को अपने देश, अपनी जाति से प्रेम होता है; उनके हित की इच्छा भी स्वाभाविक होती है; किन्तु यह प्रेम, यह हितेच्छा देशिकधर्म अयवा जातिधर्म नहीं हो सकते है; नहीं तो विल्ली और कौवे भी आदर्श रूप देशभक्त समभे जायेंगे। क्योंकि इन के समान स्थानप्रेम और किसी जन्तु में नहीं पाया जाता है। अपरश्च यदि नेपाल में चीन का अधिकार हो जाय और चीनी वहाँ से हमारे नेपाली लोगों को निकाल कर उसको अपने लिए भोगवती के समान रमणीय बनाना चाहें, यदि कोई नेपाली इस काम में चीनियों की सहायता करे तो क्या उसका यह काम देशिकधर्म कहा जा सकता है? अथवा कोई अंग्रेज इंगलिस्तान के नन्दनवन के समान पार्कों को उजाड़ कर, उस के कुवेर के समान भण्डार को खाली करके, विश्वकर्मा के समान उस के कारखानों को वन्द कर के भो अपनी जाति की चिति और विराट् की रक्षा करे तो क्या उस को कोई देशद्रोही कह सकता है?

जाति के लिए भोगविलासों की प्राप्ति भो देशिकधर्म अथवा जातिधर्म नहीं कहा जाता है। क्योंकि:—भोगविलासों से किसी देश की रक्षा अथवा जाति की धारणा नहीं हो सकती है; अपरश्व विराट्-हीन जाति को भोग प्राप्त हा नहीं सकते हैं, दैवात् यदि ऐसा हो जाय तो वह उन का क्षेम नहीं कर सकते हैं, यदि ऐसा हो भी जाय तो उन से जाति में तमोगुण उत्पन्न हो जाता है। विराट् के उटय होने पर भोग विलास स्वयं उत्पन्न हो जाते हैं और उस के तिरोधान हो जाने पर वे स्वयं चले जाते हैं। विराट् की उपेक्षा कर के जाति का हित साधन करना ठीक ऐसा है कि जैसा प्राणों की उपेक्षा कर के शरीर को निरामय रखना।

शासनपद्धित की खींचातानी से भी जाति का यथायं हित नहीं हो सकता है; क्योंकि देश का हित शासकों पर निर्भर होता है न कि शांसनपद्धितयों पर, सब इस बात को मानेंगे कि राम का राजसत्ताक राज्य (मोनार्की) रावण के प्रजासत्ताक (डिमक्रेसी) राज्य की अपेक्षा शतधा और सहस्रधा श्रेयस्कर होगा। चिति और विराट् के जागृत होने पर शासक सदा योग्य होते हैं चाहे शासनपद्धित किसी प्रकार की हो और तद्विपरीत अवस्था में शासक सदा अयोग्य होते हैं शासन चाहे दाय पद्धित से हो अलवा प्रतिनिधान पद्धित से।

किसी उन्नितप्राप्त अन्य जाति का अनुकरण करना भी दैशिकधम नहीं कहा जाता है। वरन् इस अप्राकृतिक उपाय से उलटी हानि होती है; क्योंकि इससे अपनी चिति उस दूसरी जाति की चिति से आक्रान्त हो जाती है और अपना विराट् निराधार होकर त्वरित-गित से शिथिल होने लगता है। जिससे प्राकृतिक रीति से विलम्ब से होने वाला अवपात त्वरित गित से होने लगता है। बहुधा यह देखा गया है कि अभ्युदय काल में कोई जाति दूसरे के रंग में नहीं रंगती है, केवल अवपात काल में दवी हुई जाति दूसरी उन्नत जातियों का अनुकरण करती है जब कि उस पतनशोल जाति में प्रतिभाहीन, व्यवसायशून्य, आक्रान्तधी, ख्रचचारी, स्वार्षपरायण, लोकाचार की बयार में उड़ने वाले लोग उत्कर्ष प्राप्त करने लगते हैं।

हमारे आचार्यों के अनुसार देश अथवा जाति का श्रेय होता है केवल चिति और विराट् की धारणा से और तत्प्रतिकूल कारणों का नाश करने से किन्तु चिति में कोरा प्रेम होने से ऐसा नहीं हो सकता है, यह होता है केवल कर्म करने से। यह स्मरण रहना चाहिए कि धर्म शब्द में कर्म प्रवृत्ति की सूचना होती है न कि मानसिक अवस्था की; अर्थात् देशहित की इच्छा मात्र होना दैशिकधर्म नहीं कहा जाता है, दैशिकधर्म उच्च कोटि कर्मयोग है।

कर्मयोग कहते किसे हैं ? फल की इच्छा को छोड़ कर जो कर्म किया जाता है साधारणतः उस को कर्मयोग कहते हैं। किन्तु विक्षिप्त के समस्त कर्म बिना किसी फलेच्छा के होते हैं, तो क्या वह कर्मयोगी कहा जा सकता है ? अथवा विना फल की इच्छा किये इधर उधर घूमा करना अथवा 'ओम् तत् सत्' कह कर सारे दिन देवार्चन और स्वाध्याय में लगा रहना कर्मयोग कहा जा सकता है ? गीता में क्या ऐसे ही कर्मों के लिए कहा गया है कि:—

#### ''नेहाभिकमनाशोऽस्ति प्रत्यवायो न विद्यते । स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतोभयात् ॥''

कमंयोग ऐसे कर्मों को कहते हैं कि जिन से प्राक्तन संस्कारों का नाश होवे और नवीन संस्कार बनें नहीं, किन्तु ऐसा तभी हो सकता है कि जब रजोगुण का ह्रास किया जावे, रजोह्रास होता है ऐसे कमों के करने से जिन में त्याग, बोज और विवेक का संयोग हो। त्याग से अर्थात् फलेच्छारहित कमों के करने से चित्त से राग उत्पन्न होने नहीं पाता है; निराधार होने से रजोगुण का ह्रास होने लगता है; अपरश्व ऐसे कमों के करने से चित्त में नवीन संस्कार भी उत्पन्न नहीं होते हैं। जब मनुष्य कोई कमं करता है तब उस में कुछ न कुछ प्राक्तन संस्कार काम में आकर नष्ट हो जाते हैं, जिस कोटि का कमों होता है, तदनुसार प्राक्तन संस्कार भी नष्ट होते हैं; अर्थात् निस्तेज कमों के करने से बहुत कम प्राक्तन संस्कार नष्ट होते हैं और अत्यन्त तेजस्वी कमों के करने से जन्मजन्मान्तर के संस्कार उमड़ आते हैं। अतः बिना ओजस्वी कमों को किये कमेयोग नहीं हो सकता है। विवेक की आवश्यकता इस लिए होती है कि अविक्षिप्त मनुष्य का कोई काम चाहे उस में फलाशा हो अथवा न हो बिना उद्देश्य और विधान के नहीं होता है। उद्देश्य और विधान दो-दो प्रकार के होते हैं:—

#### (१) दैव और आसुर।

जित में साधुओं का परित्राण, दुष्टों का नाश, धर्म की संस्थापना और अधर्म का उच्छेद हो उसे दैव उद्देश्य कहते हैं।

जिस देशकाल निमित्त के अनुसार उद्देश्य का साधन सुकर हो, वृथा प्राणक्षय न

दैव विधान से, दैव उद्देश्य के साधन में लगे रहने से सत्व का विकाश होता है। दैव उद्देश्य और दैव विधान के विपरीत लक्षण वाले उद्देश्य और विधान को आसुर उद्देश्य और आसुर विधान कहते हैं।

आमुर उद्देश्य और आसुर विधान से सत्य का संकोच होता है। विना विवेक के उद्देश्य और विधान की पहिचान नहीं हो सकती। अतः बिना विवेक के कर्मयोग नहीं हो सकता।

किंग्तु यथार्थ दैशिक धर्म में भी त्याग, ओज और विवेक की आवश्यकता होती है; क्यों कि जब चिति और विराट् के क्षीण होने से धर्म की ग्लानि, जाति का अवपात, साधुओं को कष्ट. दुष्टों का उदय होने लगता है, राजा से रंक तक प्रायः सब की प्रवृत्ति निम्नगा हो जाती है, तो ऐसे समय रूपी प्रवाह के प्रतिकूल अनेकों की अप्रसन्तता रूपी तूफान की परवाह न करके, बिना उतराई की आशा के, जान दूभ कर अपने पिशुन और अवसप रूपी नाकों और सुइसों के बीच डाल कर अचेत सोए हुए अथवा उन्मत्त लोगों से भरी हुई जाति रूपी नाव को संशयरूपी भौरों से बचाते हुए पार लगाने की चेष्टा करना कितने त्याग, ओज और विवेक का काम है। अतएव कहा गया है कि देशिकधर्म उच्च कोटि का कर्मयोग है।

दैशिक धर्म के लिए दो और बातों की आवश्यकता होती है, एक स्वजाति-प्रकाश की और दूसरी दैशिकशास्त्र के ज्ञान की ।

जब तक मनुष्य में चिति का प्रकाश नहीं होता तब तक उस से जाति में विराट् की जागृति नहीं हो सकती । विराट् की जागृति हुए बिना कभी किसी जाति का हित हो नहीं सकता । सम्भव है कि ओज और विवेक के संयोग से चितिश्न्य मनुष्य का स्वार्य सिद्ध हो जाय, किन्तु जाति का उससे कुछ श्रेय नहीं होता है, वरन् उलटे हानि होने की सम्भावना रहती है ।

जैसे शारीरिक निरामयता के लिए वैद्यकशास्त्र की आवश्यकता होती है, वैसे जातीय निरामयता के लिए दैशिकशास्त्र की भी आवश्यकता होती है, विना इस शास्त्र के ज्ञान के देशिकविषयों में हाथ हालना ठीक वैसा होता है कि जैसा वैद्यक-शास्त्र के ज्ञान के बिना किसी की चिकित्सा करना। विना निदान और निघण्टु का ज्ञान हुए केवल हितेच्छा से कोई औषध दे देने से काम नहीं चल सकता है, ऐसी चिकित्सा से रोगी को लाभ के बदले हानि होने की अधिक सम्भावना होती है, एवं बिना दैशिकशास्त्र को जाने केवल हितकामना से कोई देशसम्बन्धी काम कर देने से देश को लाभ नहीं हो सकता वरन् उलटी हानि होती है। भेद केवल इतना है कि आयुर्वेद के ज्ञान के बिना चिकित्सा करने से दो-चार व्यक्तियों की हानि होती है, किन्तु दैशिक शास्त्र के ज्ञान के बिना देशिक विषय में हाथ डालने से समस्त जाति का अहित होता है।

अत एव हमारे शास्त्रों में दैशिकशास्त्र सब से प्रधान समभा जाता या, हमारी भिन्न-भिन्न समृति रूपी निदयाँ भिन्न-भिन्न मार्ग से उसी एक दैशिकशास्त्र रूपी सागर में जाकर गिरती थीं। अतः प्राचीन काल में यह शास्त्र सब को पढ़ना पढ़ता था, इसका अध्ययन अनिवार्य समभा जाता था, इसका समष्टिगत प्रचार करने के लिए अनेक उपाय काम में लाये जाते थे। इसी शास्त्र के प्रताप से हम ने यूनान के ज्ञान सँभालने के बहुत पहिले इस विशाल भारत में वह समाज-रचना कर दिखाई थी कि जिसको प्लेटो और अरिस्टोटल आदर्श रूप समभते थे, जिसको वे क्षेटे यूनान में न कर सके, जिसके लिए वर्तमान सोश्यलिस्ट लार टपका रहे हैं; इसी शास्त्र की कृपा से अनादि काल से हम उन दैशिक सिद्धान्तों को वरतते चले आ रहे हैं कि जिन को शताब्दियों का अनुभवशाली चतुर इंगलिस्तान आज इस महातागर में सीख रहा है। ऐसा सन्दर देशिकशास्त्र या तो लाखों-करोड़ों वर्षों के अनुभव का परिणाम अथवा समाधिजन्य ज्ञान का फल होना चाहिए; क्योंकि बहुधा यह कहा जाता है कि दैशिकशास्त्र का आधार होता है इतिहास, अनेक वर्षों में जब कारण विशेष उपस्थित होता है तव कोई ऐतिहासिक घटना होती है, अनेक ऐसी घटनाओं के मन्थन से कुछ

ऐतिहासिक सिद्धान्त निकलते हैं, और फिर अनेक ऐसे सिद्धान्तों के मन्थन से कुछ दैशिक सिद्धान्त प्राप्त होते हैं, अनेक ऐसे सिद्धान्तों के संग्रह से देशिकशास्त्र की उत्पत्ति होती है, और फिर उस शास्त्र के सिद्धान्तों को व्यवहार में लाने में अनेक शताब्दियाँ वीत जाती हैं, और अनेक वर्षों में उस व्यवहार में निष्ठा होती है। इससे अनुमान हो सकता है कि हमारा देशिक शास्त्र कितनी शताब्दियों का अनुभव होगा। यदि यह कहा जाय कि हमारे देशिकशास्त्र का आधार इतिहास नहीं हो सकता है, वयों कि हमारे पूर्वजों में इतिहास लिखने की प्रया नहीं थी, तो यह मानना पड़ेगा कि उसका आधार समाधिजन्य ज्ञान था। जिस शास्त्र का आधार समाधिजन्य ज्ञान हो उससे श्रेष्ठ और कोई शास्त्र नहीं हो सकता। उसका आधार समाधिजन्य ज्ञान हो उससे समाधिजन्य ज्ञान, उभयतः यही सिद्ध होता है कि हमारे देशिकशास्त्र से उत्तम देशिकशास्त्र होना प्रायः असम्भव है। हमारे देश में बहुत समय तक इस शास्त्र का प्रचार रहा, कालान्तर में इस शास्त्र की विस्मृति हो गई, इसकी शाखा और प्रशाखा- रूप अन्य शास्त्रों में बिखरे हुए इसके सिद्धान्त दिखाई देने लगे। ऐसा हो लाना कोई अनोधी बात नहीं है, भगवती प्रकृति का यह सनातन नियम है।

यह स्मरण रखना चाहिए कि हमारे इस शास्त्र के अनुसार चिति और विराट् की धारणा और तत्प्रतिकूल कारणों का नाश करने वाले कर्म को देशिक धर्म अथवा जातिधर्म कहते हैं।

इति देशिक-शास्त्रे देशिक-धर्म व्याख्यानाध्याये वेशिकधर्म विवृति नाम तृतीयाह्निक:।

### स्वातन्त्र्याध्याय

### स्वतन्त्रता का अर्थ

पूर्व अध्यायों के अनुसार दैशिकधमं कोई साधारण बात नहीं है, यह बहुत बड़ा काम है जिससे आध्यात्मिक, आमुष्टिमक और ऐहिक सब अयं सिद्ध होते हैं, किन्तु कोई बड़ा काम स्वतन्त्रता के विना नहीं हो सकता। जिस कोटि का काम होता है उस कोटि की स्वतन्त्रता भी होनी चाहिए। मनुष्य जितना स्वतन्त्र होता है उतना उस में पौरुष और योग्यता होती है और जितना वह परतन्त्र होता है उतना वह पुरुषायंहीन और अयोग्य होता है। सांख्याचार्यों के मतानुसार बद्ध पुरुष बड़े काम नहीं कर सकते हैं। न्यायाचार्यों के मतानुसार कर्ता स्वतन्त्र होना चाहिए; यवनाचार्य अरस्तू के मतानुसार परतन्त्र मनुष्य दैशिक बुद्धिशून्य होता है, वह बिना दूसरों के चलाए स्वयं अच्छा काम नहीं कर सकता, जर्मन आचार्य निज्यशे के कल्पनानुसार भी संसार के भावी सञ्चालक, जिनको वे अतिमानुष कहते हैं स्वतन्त्र जीव होंगे। कर्मवाद के पक्ष से बिना स्वतन्त्रता के कोई वड़ा काम नहीं हो सकता है।

आनन्दवाद के पक्ष से भी विना स्वतन्त्रता के कभी किसी को आनन्द हो नहीं सकता है, स्वतन्त्रता में जैसी घटती-बढ़ती होती रहती है आनन्द में भी वैसी घटती-बढ़ती होती रहती है; अर्थात् आनन्द और स्वतन्त्रता एक ही पदार्थ हैं। जहाँ पूर्ण स्वतन्त्रता वहाँ पूर्ण आनन्द और जहाँ पूर्ण परतन्त्रता वहाँ पूर्ण दुःख। वेदान्ता-चार्यों के मतानुसार माया से स्वतन्त्र हो जाना हो सिच्चदानन्द्र भाव कहा जाता है, योगाचार्यों के सिद्धान्तानुसार भी पुरुष का प्रकृति से स्वतन्त्र हो जाना कैवल्यपद कहा जाता है।

अतः दोनो कर्मवाद और आनन्दवाद से दैशिकधर्म के लिए स्वतन्त्रता का अनिवार्य होना सिद्ध होता है।

मत समिभए कि अंग्रेजी शिक्षा के प्रभाव से हमारी दृष्टि स्वतन्त्रता की ओर जाने लगी; जो जाति भगवती प्रकृति के भी अधीन रहना नहीं च।हती है, जिस जाति का लक्ष्य नि:शेष बन्धनों से मुक्त होकर कैवल्य प्राप्त करना है, संसार में कौन उस जाति को स्वतन्त्रता की शिक्षा दे सकता है। हमारे पूर्वजों के समान स्वतन्त्रता को आज तक किसी ने न समभा और न शताब्दियों तक किसी के समभने की सम्भावना दिखाई देती है।

अब मीमांसा इस बात को है कि स्वतन्त्रता है क्या पदार्थ ? हमारे आचारों के मतानुसार स्वतन्त्रता उस अवस्था को कहते हैं कि जब अफ्ना हित किसी प्रकार किसी के हाथ में न हो कर सबंत्र और सबंधा अपने हाथ में हो। किन्तु मनुष्य चोले में ऐसी अवस्था पूर्णरूप से प्राप्त हो नहीं सकती; क्योंकि भगवती प्रकृति ने मनुष्य को देव और पशु के बीच को अवस्था दी है। देवावस्था में सङ्कल्प मात्र से प्रकृति भोगों को उपस्थित कर देती है, और पाशवावस्था में प्रकृति के दिए हुए भोगों को भोगने के लिए भी दूसरों के मुख ताकना पड़ता है। इन दो अवस्थाओं की मध्य कोटि मनुष्य की प्राकृतिक अवस्था कही जाती है, जब मनुष्य इस अवस्था से ऊँचा जाने लगता है तब वह देवत्व को और जब तह इससे नीचा गिरने लगता है तो वह पशुत्व को प्राप्त करने लगता है। देवावस्था और पाशवावस्था की मध्यवितनी मनुष्य की उक्त प्राकृतिक अवस्था, कि जिस में उसके प्राकृतिक हित में किसी प्रकार का बाह्याभ्यन्तिरक हस्तक्षेप नहीं होता है, मानवी स्वतंत्रता कही जाती है।

अब प्रश्न यह है कि मनुष्य का प्राकृतिक हित क्या है ? इसको जानने के लिए चार वातें स्मरण रखनी चाहिए :—

- (१) जगत्-जननी प्रकृति ने मनुष्यों को सामाजिक जीव बनाया है अर्थात् ऐसा जीव कि वे अकेले रह नहीं सकते हैं; बिना एक साथ रहे उनका निर्वाह नहीं हो सकता है; किन्तु चिति भेद से उन को इस प्रकार विभक्त भी कर दिया कि दो भिन्न जातियाँ एक संग निश्चिन्त और सुखपूर्वक नहीं रह सकतीं, उनमें से एक भोक्ता और दूसरी भोग्य हो जाती है, एक का उदय दूसरी के अवपात पर निर्भर हो जाता है।
- (२) चिति का विराट् से, विराट् का जाति से, जाति का व्यक्ति से वहीं सम्बन्ध रहता है जो चैतन्द का प्राण से, प्राण का शरीर से, शरीर का अंग से रहता है; जैसे दिना चैतन्द और प्राण के ठीक रहे शरीर ठीक नहीं रहता है और बिना शरीर के ठीक रहे उस का कोई अंग सुखी नहीं रह सकता है, एवं बिना चिति और विराट् के जागृत हुए जाति का श्रेय नहीं हो सकता है और विना जातीय श्रेय के व्यक्तिगत श्रेय नहीं हो सकता है, और जैसे प्राण के ठीक रहते हुए यदि किसी अंग में कुछ क्षति हो जाय अथवा उस में कोई रोग हो जाय तो शीघ्र ही वह क्षति भर जाती है और रोग दूर हो जाता है, यदि प्राणकिया ठीक न हो तो वह क्षति और वह रोग दिन-दिन बढ़ते जाते हैं, एवं चिति और विराट् के उदयावपात से जाति और व्यक्ति के सुख-दु:खों का भी उदयावपात होता है।

- (३) प्राक्तन संस्कारों का प्रतिबिम्ब मनुष्यों में अन्य प्राणियों की अपेक्षा अधिक व्यक्त रहता है जिसके कारण उन में अन्य प्राणियों की अपेक्षा गुणभेद और अर्थावैषम्य अधिक होता है और इसी लिए उन में सर्वथा एकरसवाहिता नहीं हो सकती है।
- (४) मनुष्य में अन्य प्राणियों की अपेक्षा इच्छा अधिक प्रवल होती है जो समुद्र के समान कभी भरती नहीं, दावानल के समान सदा बढ़ती रहती है, पवन के समान कभी शान्त नहीं होती; अपरंच प्रकृति ने उस के लिए वह उदारता नहीं दर्शायी है जो उसने अन्य जीवों के लिए की है; अतः अन्य जीवों की अपेक्षा मनुष्यों में पंचेन्द्रिय और कामादि षड्मनोविकार अधिक प्रवल रहते हैं।

इन पूर्वोक्त चार प्राकृतिक नियमों को मिला कर यह सिद्धान्त निकलता है कि अपनी चिति और विराट् का योगक्षेम करना, वैशिकधर्म को निभाते हुए, बिना किसी को हानि पहुँचाए अपना व्यक्तिगत हित साधन करना और उक्त वो कार्यों के विध्नों की हटाना मनुष्य का प्राकृतिक हित कहा जाता है।

मनुष्य के प्राकृतिक हित की व्याख्या से मानवी स्वतन्त्रता और परतन्त्रता का अर्थ अच्छी तरह समभ में आ सकता है; और यह भी सिद्ध होता है कि मन में जो इच्छा उठे अथवा अपनी समभ में जो बात अच्छी हो उसके साधन में किसी का हस्तक्षेप न होने से सदा मनुष्य का प्राकृतिक हित नहीं होता है, और अपनी इच्छा और हित को पीछे रख कर दूसरे की इच्छा और हित के अनुसार चलने से सदा मनुष्य के प्राकृतिक हित में अन्तराय नहीं होता है।

मानवी स्वतन्त्रता के तीन अंग होते हैं :---

(१) शासनिक, (२) आर्थिक और (३) स्वाभाविक ।

शासिनक स्वतंत्रता—शासक का प्रजा के प्राकृतिक हित में किसी प्रकार का हस्तक्षेप न करना और सदा उस हित के लिए अनुकूल रहना शासिनक स्वतन्त्रता कही जाती है।

आर्थिक स्वतन्त्रता—अर्थ का भाव रूप अथवा अभाव रूप से मनुष्य के प्राकृ-तिक हित में विष्त न करना आर्थिक स्वतन्त्रता कही जाती है।

स्वाभाविक स्वतन्त्रता—जो काम किसी के प्राकृतिक हित के प्रतिकूल न हो उस काम को करने में किसी का किसी प्रकार से हस्तक्षेप न होना स्वाभाविक स्वतन्त्रता कही जाती है। मानवी स्वतन्त्रता के ये तोन अंग इस प्रकार मिले रहते हैं. कि विना शासितक स्वतन्त्रता के अन्य दो स्वतन्त्रताएँ हो नहीं सकतीं, विना आधिक स्वतन्त्रता के मनुष्य की स्वाभाविक स्वतन्त्रता निभ नहीं सकतीं, विना स्वाभाविक स्वतन्त्रता के यर्थ मनुष्य को भाव और अभाव दोनों रूपों में महा परतन्त्र कर देता है, विना स्वाभाविक और आधिक स्वतन्त्रता के मनुष्य का ध्यान शासितक स्वतन्त्रता की ओर नहीं जाता और जो गया भी तो उस की प्राप्ति के लिए वह कुछ कर नहीं सकता।

विना इन तीन प्रकार की स्वतन्त्रताओं के कोई मनुष्य अपना प्राकृतिक हित-साधन नहीं कर सकता।

> इति देशिकशास्त्रे स्वातन्त्र्याध्याये स्वातन्त्र्य-निरूपणो नाम प्रथमाह्निक: ।

# द्वितीय आह्निक शासनिक स्वतन्त्रता

णासिनक स्वतन्त्रता पुरुषार्थं रूपी शरीर का प्राण समभी जाती है, जैसे विना प्राण के शरीर एक क्षण भी नहीं रह सकता है एवं विना शासिनक स्वतन्त्रता के पुरुषार्थं भी नहीं हो सकता है, और जैसे प्राणक्रिया के अभाव से सव अंग निष्फल और क्रियाशून्य हो जाते हैं एवं शासिनक स्वतन्त्रता के विना आर्थिक और स्वामाविक स्वतन्त्रताएँ निष्फल और क्रियाशून्य हो जानी हैं। अत-एव सव विद्वानों के मतानुसार मनुष्य के जिए शासिनक स्वतन्त्रता परमाभीष्ट पदार्थ समभी जाती है; किन्नु इसके साधन के उपाय भिन्न-भिन्न जातियों में भिन्न-भिन्न प्रकार के होते हैं।

णासन दो प्रकार का होता है:--(१) स्वजातीय और (२) परजातीय।

हमारे आचार्यों के मतानुसार परजातीय शासन में शासिनक स्वतन्त्रता सम्भण्ण नहीं हो सकती; क्योंकि शासक और शासितों की जातियाँ भिन्न होने से उन में स्वभावतः चितिविपर्यय होता है। चितिविपर्यय से उन में अर्थाविपर्यय होना अनिवार्य होता है, और अर्थाविपर्यय से शासक का प्रजा के प्राकृ-तिक हित का प्रतिघाती होना स्वाभाविक होता है। यवनाचार्य अरिष्टोटल के अनु-

सार भी परजातीय शासन अप्राकृतिक-शासन समक्ता जाता है। अंग्रेज लोग भी इस सिद्धान्त को खूब समफे हुए हैं; अत एव वे इस महासागर में हड्डी तोड़ परि-श्रम कर रहे हैं। हमारे आचार्यों ने परजातीय शासन को अप्राकृतिक समक्ष कर उसके विषय में बहुत नहीं कहा है, स्वजातीय शासन के विषय में उन्होंने बहुत कुछ कहा है। उनके मतानुसार पूर्ण शासनिक स्वतन्त्रता तभी प्राप्त हो सकती है जब राज्यरूपी रथ का सारथी ऐसा मनुष्य बनाया जाय जो वंशपरम्परा से दैवी-सम्पद्-युक्त हो, जिसके जन्मसंस्कार और सन्निकर्प देवी सम्पद् के अनुकूल हों और जिसको उन संस्कारों और उन सन्निकर्षों के अनुकूल शिक्षा मिली हो; और ऐसे ही मनुष्य उस रथ के धुर्य भी बनाये जायें। अतः हमारे ऋषिगण ऐसे उपायों की लोज में लगे जिससे यथेष्ट सन्तानें उत्पन्न हों और वे यथेष्ट बनाए जा सकें। अन्त में आधिजनिक और आध्यापनिक शास्त्रों की उत्पत्ति हुई। आधिजनिक शास्त्र से जैसी सन्तान चाहिए वैसी उत्पन्न की जा सकती थी, भगवान् विश्वामित्र और परशुराम की उत्पत्ति इसी शास्त्र के अनुसार हुई थी। अब इस शास्त्र का विलकुल लोप हो गया है, केवल कहीं-कहीं प्रसंगवशात् इसके कोई पारिभाषिक शब्द देखे जाते हैं। आध्यापनिक शास्त्र के प्रताप से वैज्ञानिक रीति से मनुष्य जैसा चाहिए वैसा बनाया जा सकता है। प्राचीनकाल में इस शास्त्र का हमारे देश में बड़ा प्रचार था किन्तु अब इस का भी लोप हो गया है तथापि डूबते हुए सूर्य की अस्ताचलवर्तिनी लातिमा के समान इसकी आभा अभी विद्यमान है। ब्रह्मचर्य आश्रम इसी शास्त्र के अनुसार रचा गया था, जिसके पुनरुद्धार के लिए बार-बार चेष्टा की जा रही है। इन्हीं दो शास्त्रों के प्रताप से ऐसे शासक बनाये जाते थे जो हमारे आचार्यों के नर-रूप विष्णु, यवनाचार्य अरस्तू के श्रेष्ठगुणसम्पन्तव्यक्ति (men of transcendent virtue), जर्मन आचार्य निज्यों के अतिमानुष (abermensch or Supermen;) होते थे और वे ऐसे होते थे कि

> ''येनार्यवाम् लोभपराङ्गुखेन, येन घ्नता विघ्नभयेन क्रियण्वान् येनास लोकः पितृवान् विनेत्रा येनैव शोकापनुदेव पुत्री॥''

कौन ऐसे शासक को नहीं चाहेगा ? ऐसा शासक अराजकवाद और अशासकवाद दोनों के लक्ष्य को सिद्ध कर देता था, उनको ऐसे शासक को निकाल देने की कोई आवश्यकता नहीं रहती थी, ऐसे शासक के शासनकाल में शासनिक स्वतन्त्रता सोलह कलाओं से विराजमान रहती थी।

हमारे आचार्यों के अनुसार शासिनक स्वतन्त्रता का भूत कारण है राजा का त्यागी होना। इसी सिद्धान्त को आचार्य प्लेटो ने इस प्रकार कहा है कि शासन की स्वतन्त्रता तभी प्राप्त हो सकती है कि जब शासक शासन करना न चाहे। प्लेटो के

इसी सिद्धान्त के अनुसार यूरप में नृपासनों को कण्टकमय बना देने का यत्न होने लगा जिसके कारण शांसक शासन करना न चाहे और क्रमश: राजाओं का बल संहरण और उनकी पदच्युति होने लगी। टारिक्वन और ज्यूलियस सीजर के वध से लेकर सुल्तान अब्दुलहमीद की पदच्युति और जार निकलस द्वितीय के अन्तर्गत तक सब प्लेटो के इसी सिद्धान्त के फल हैं; अराजकवाद और अशासकवाद भी इसी के परिणाम हैं। किन्तु प्लेटो के उक्त सिद्धान्त के तात्पर्य के विषय में शङ्का उठती है; यदि उनका और हमारे आचार्यों का तात्पर्य एक ही था तो यह कहना पड़ता है कि यूरप में उक्त सिद्धान्त का दुरुपयोग हो रहा है; यदि उसका वही तात्पर्यं था जैसा आधुनिक यूरप समभ रहा है तो यह प्रश्न उठता है कि शासक शब्द का अभि-प्राय क्या है ? यदि उसका अभिप्राय राजा से है तो एक राजा का बल संहरण. फरने या उसको निकाल देने से क्या होगा, जब कि छोटे-बड़े राजकर्मचारियों का उत्पात ज्यों का त्यों बना रहे, क्योंकि प्रजा के दु:ख के हेतु बहुधा ये ही लोग हुआ करते हैं न कि राजा; यदि शासक शब्द का अभिप्राय समस्त अधिकारी-वर्ग से हैं तो यह प्रश्न उठता है कि क्या किसी असात्विक काल में कोई समाज विना शासक के चल सकता है ? अथवा इस बात का क्या निश्चय कि जो दूसरे अधिकारी लोग चुने जायेंगे वे सब महात्मा होंगे, वे शासन करना नहीं चाहेंगे, उनके समय में पूर्ण शासनिक स्वतन्त्रता रहेगी ? क्योंकि जिस समाज में दैवीसम्पद् नहीं होती उसकी वागडोर बहुघा ऐसे लोगों के हाथ में रहती है जिनमें छलबल बहुत होता है, इसी कारण प्लेटो अपने समय की डिमोक्रसी से अप्रसन्न थे, इसी कारण उनका अपने देश में अपनी राज्य-कल्पना असंम्भव जान पड़ी, इसी कारण रूसी रिपव्लिक में सदा मारपकड़ मची रही, इसी कारण यूरप में पहले क्यथालिक और प्रोटेस्टण्टों के रक्त की धारा बही, फिर वहाँ राजा और प्रजा में तलवारें खिची, अब वहाँ साहूकार और मजदूरों में सींचातानी होने लगी है; और अग्रे कि कि मविष्यति । बिचारा योरप स्वतन्त्रता के लिए परिवर्तन रूपी समुद्र में बार-बार गोता लगाता रहा किन्तु मुराद का मोती उसको कभी न मिला, जितना वह स्वतन्त्र होने का यत्न कर रहा हैं उतना वह परतन्त्रता के पङ्क में घँसता जा रहा है, उतना वह ग्राम्यसुखों को बागुरा में उलमता जा रहा है, उतनी उसकी जीवनयात्रा कष्टसाध्य हो रही है। भूतविज्ञानविशारद यूरप की अवैज्ञानिक दैशिक नीति का ऐसा ही परिणाम होना है, यह बात अनेकों को बहुत पहिले से मालूम थी, अब महासमर ने सबकी आँखें खोल दी हैं, जिनकी आँखें अब भी नहीं खुलीं उनकी अब कभी नहीं खुलेंगी।

इन पूर्वोक्त बातों से सिद्ध यह होता है कि दैवीसम्पद् के समष्टिगत हुए बिना कोई शासकहीन समाज चल नहीं सकता; किन्तु समस्त समाज को दैवीसम्पद्युक्त बनाने की अपेक्षा एक शासक को दैवीसम्पद्युक्त बनाना बहुत सरल और सुसाध्य होता है; फलतः यह सिद्ध होता है कि शासिन स्वतन्त्रता-प्राप्ति की पाश्चात्यों की रीति सहस्रधा श्रेष्ठ और सुकर है। आचायं अरिष्टोटल के मतानुसार भी राज्य के गुण और दोष शासक पर निर्भर होते हैं; जैसा शासक होता है वैसा राज्य होता है किन्तु शील का आवाहन करने और सत् शिक्षा देने से शासक श्रेष्ठ बनाया जा सकता है। किन्तु हमारे आचायों के मतानुसार दैवीसम्पद्हीन मनुष्य में शील पंगु और शिक्षा वन्ध्या होती है।

हमारे और पाश्चात्यों के उपायों में चाहे भेद हो किन्तु दोनों के अनुसार मनुष्यों के लिए शासिनक स्वतन्त्रता परमाभीष्ट पदार्थ है, जितनी शासिनक स्वतन्त्रता अभीष्ट है उतनी शासिनक परतन्त्रता अनभीष्ट है। यह परतन्त्रता तीन वातों के संयोग से होती है:—समष्टिगत तामस, सत्संस्कारों का अभाव और विपरीतार्थीराज्य के संयोग से।

समिष्टिगत तामस—समिष्टिगत तामस से सारी जाित की बुद्धि विपरीत हो जाती है, उसकी सब वातें उलटी सूभने लगती हैं, उसकी समस्त चेष्टाएँ विपरीत होने लगती हैं जिसके कारण नीचों का अभ्युदय और महात्माओं का अवपात होने लगता है, ज्यों ज्यों परतन्त्रता के पाश बढ़ते जाते हैं त्यों त्यों लोग अपने को स्वतन्त्र समभने लगते हैं। आसुरी वातें आसुरी सम्पद् के लिए अनुकूल होने लगती हैं, सरासर दैवीसम्पद् का हास और आसुरी सम्पद् की वृद्धि होने लगती है; ज्यों ज्यों आसुरी सम्पद् की वृद्धि होती जाती है क्यों कि ''दैवी-सम्पद् विमोक्षाय निबन्धायासुरी मता।''

सत्संस्कारों का अभाव—सत्संस्कारों के अभाव से लोगों में बड़े कामों को करने की रुचि और योग्यता, तत्प्रतिकूल कारणों को निवारण करने की शक्ति नहीं रहती, तामसी सुख की ओर उनकी प्रदृत्ति होने लगती है, उनमें एक प्रकार की तामसी सहिष्णुता आ जाती है, इन सब कारणों से उनमें किसी प्रकार के बन्धनों को काटने की रुचि और शक्ति नहीं रहती।

विपरीतार्थी राज्य —यदि राज्य विपरीतार्थी न हो तो केवल समिष्टगत तामस और संस्कारों के अभाव से शासिनक परतन्त्रता नहीं हो सकती है, क्योंकि प्रजा चाहे तामसी और सत्संस्कारहीन हो किन्तु जब तक राज्य का प्रजा से अर्थ-विपर्यंय नहीं होता है तब तक राज्य प्रजा के प्राकृतिक हित में हस्तक्षेप नहीं करता है, प्रजा के हित में राज्य का हस्तक्षेप न होने से शासिनक परतन्त्रता नहीं हो सकती। जब राज्य का प्रजा से अर्थ-विपर्यंय होता है तब राज्य का अपने स्वार्यं के योगक्षेम के लिए प्रजा के प्राकृतिक अर्थं को नाश करना स्वाभाविक होता है। अतः राज्य प्रजा के प्राकृतिक हित में हस्तक्षेप करता रहता है, किन्तु जब तक प्रजा सब प्रकार से

दीन होन न हो तब तक अल्प व्यक्तिक राज्य की बहुव्यक्तिक प्रजा से कुछ चल नहीं सकती, अत: विपरीतार्थ राज्य से प्रजा को दीन हीन बनाने के लिए शासनिक परतन्त्रता की बागुरा अत्यन्त आवश्यक होती है, जिससे प्रजा राज्य के प्रतिकूल सिर न उठा सके। अतः विपरीतार्थी राज्य शासनिक परतन्त्रता का मुख्य हेतु समभा जाता है।

हमारे आचार्यों के अनुसार शासनिक स्वतन्त्रता के मुख्य हेतु ये हैं :-

- (१) उत्तम कुल के उत्तम दायिक और सान्तिकिषक संस्कार वाले उत्तम पुरुषों के हाथ में शासन देना। ऐसे उत्तम शासक आधिजनितक और आध्यापितक शास्त्रों के द्वारा बनाए जाते थे।
- (२) शासक के हाथ में, चाहे वह कैसा ही श्रेष्ठ क्यों न हो, स्मृति रचना का काम न होना। वह काम ब्रह्मपरायण उत्तम त्यागी ब्राह्मणों के हाथ में होना। हमारी जितनी स्मृतियाँ हैं वे सब ऋषिमुनियों की रची हुई हैं।
  - (३) शासक का मुख्य कत्तंव्य वर्णाश्रम का पालन करना होना।
- (४) समस्त संन्यातो, वानप्रस्थी ब्राह्मण और ब्रह्मचारियों से शासक का गौरव भूभ होना; इस उपाय से शासक को अभिमान और आसिवत होने नहीं पाती थी। आचार्य प्लेटो के मतानुसार भी आसिवत न होने से ही शासक उत्तम होता है।
- . (१) ब्रह्मचयित्रम प्रया से प्रजा को तेजस्वी बनाना; वयोंकि तेजस्वी प्रजा की स्वतन्त्रता में हस्तक्षेप करने का किसी शासक का साहस नहीं हो सकता।

इन उक्त जपायों से राजवादी और अराजवादी दोनों का अर्थ सिद्ध हो जाता है, राजवादियों को आदर्शरूप राजा और अराजवादियों को पूर्ण शासनिक स्वतन्त्रता प्राप्त हो जाती है।

> इति दैशिकशास्त्रे स्वातन्त्र्याध्याये शासिनक-स्वातिन्त्रको नाम द्वितीयाह्निक:।

## वृतीय आह्निक आर्थिक स्वतन्त्रता

शासिनिक स्वतन्त्रता जिस पौरुष रूपी शरीर का प्राण है आर्थिक स्वतन्त्रता उसकी रीढ़ है। जैसे विना रीढ़ के शरीर खड़ा नहीं रह सकता वैसे विना आर्थिक स्वतन्त्रता के कोई मनुष्य पुरुषार्थ नहीं कर सकता । आर्थिक रूप से परतन्त्र रहने से मनुष्य का ध्यान पुरुषार्थ की ओर जाता ही नहीं, और जो गया भी तो उसमें हाय डालने का साहस नहीं होता। अन्नवस्त्र की चिन्ता अथवा भोग-विलासों की आसिक्त उसको एक प्रकार से नपुंसक बना देती है, अपरंच आर्थिक परतन्त्रता के कारण किसी समाज की शासनिक स्वतन्त्रता बहुत दिनों तक नहीं निभ सकती, प्रतिक्षण उसकी प्राकृतिक स्वतन्त्रता के पतन का अन्देशा रहता है। कहा जाता है कि इसी आर्थिक परतन्त्रता के कारण एक बार मेवाड़-रत्न राणाप्रताप भी मुगल बादशाह के सामने मस्तक नवाने को उद्यत हो गये थे, इसी कारण हमारे अनेक युवक जो स्कूलों और कालेजों में शेर के से वच्चे दिखाई देते हैं ग्रहस्थी में प्रवेश करते ही निरे गाड़ी के बैल बन जाते हैं, इसके कारण मनुष्य की प्रवृत्ति नीच कामों की ओर हो जाती है। व्यभिचार को छोड़ और जितने नीच कर्म होते हैं उन सब का कारण प्रायः यही परतन्त्रता है। अतः समिष्टिरूप और व्यष्टिरूप से प्रजा की आर्थिक स्वतन्त्रता बनाए रखना राज्य का परमधर्म समभा जाता है, इसी कारण हमारे अर्थशास्त्र की उत्पत्ति हुई थी, कालक्रम से हमारे इस शास्त्र का भी लोप हो गया है। इस शास्त्र के अनुसार हमारा समाज ऐसा रचा गया कि जिसके प्रभाव से वर्षी से विविध प्रतिकूल कारणों के होते हुए भी हमारे देश की आर्थिक अवस्था अब तक कुछ अंशों में ज्यों की त्यों बनी हुई है, जिसका अब दिन-प्रतिदिन त्वरित गित से लोप होता जा रहा है।

इस स्वतन्त्रता का तात्पर्य समभने के लिए यह आवश्वक है कि अर्थ का तत्व समभा जाय। साधारणतः अर्थ उस वस्तु को कहते हैं जो मनुष्यों के जीवन के लिए आवश्यक हो; किन्तु अर्थशास्त्र में स्वच्छन्दरूप से अनायास प्राप्त होने वाली वस्तु को अर्थ नहीं कहते हैं, यथा वायु, जल, तेज इत्यादि। अर्थशास्त्र में केवल वहीं वस्तु अर्थ कही जाती है जो साधारणतः उद्यम से प्राप्त होती है और मनुष्य जीवन के लिए आवश्यक अथवा आवश्यक वस्तुओं को प्राप्त कराने वाली होती है। जो वस्तु उद्यम से प्राप्त हो किन्तु न तो वह मनुष्य जीवन के लिए आवश्यक हो और न उससे ऐसी वस्तु प्राप्त हो सके जो मनुष्य जीवन के लिए आवश्यक है, वह अर्थ नहीं कही जाती है; यथा मिस्र के स्तूप। हाँ, यदि उन स्तूपों की ईटें विकने लगें तो वे अर्थ कहे जाने लगेंगे। जो वस्तु मनुष्य जीवन के लिए आवश्यक हो किन्तु विना किसी मनुष्य के उद्यम के प्राप्त हो सके वह भी अर्थ नहीं कही जाती है, यथा जल। यदि उसी जल-प्राप्ति के लिए उद्यम करना पड़े, तो वह अर्थ समभा जाने लगता है; यथा मारवाड प्रदेश में।

अर्थ दो प्रकार का होता है:-

<sup>(</sup>१) मुख्य अर्थ अथवा धने, और (२) गौण अर्थ अथवा द्रव्य ।

जो वस्तु मनुष्य जीवन का आधार होती है अथवा ऐसी वस्तु की उत्पन्न करती है वह मुख्य अर्थ अथवा घन कही जाती है; यथा अन्न, वस्त्र, गी, भूमि इत्यादि।

जो वस्तु मुख्य अर्थों के विनिमय का साधनमात्र होती है वह गौण अर्थ अथवा इब्य कही जाती है; यथा अशर्फी, रुपया, इत्यादि ।

अयं का किसी रूप से मानवी स्वतन्त्रता का प्रतिघाती न होना आर्थिक स्वतन्त्रता कही जाती है। हमारे वैदिकशास्त्र के अनुसार बिना मुख्यअर्थ-सम्बन्धी स्वतन्त्रता के आर्थिक स्वतन्त्रता केवल गौण अर्थ के प्राचुर्य से प्राप्त नहीं हो सकती है।

अर्थ मानवी-स्वतन्त्रता का प्रतिघाती तीन प्रकार से होता है :--

(१) अभावरूप से, (२) संगोत्पादक रूप से, और (३) निर्निभित्त रूप से।

जब अर्थाभाव से मनुष्य को अन्तवस्त्र की चिन्ता लगी रहती है, आजीविका-प्राप्ति में उसके समय और प्राणशक्ति का अधिकांश चला जाता है, अन्तवस्त्र के लिए उसको दूसरों के भरोंसे रहना पड़ता है, अपने विचारों को रबाकर दूसरों की हाँ में हाँ मिलानी पड़ती है तब अर्थ का अभाव रूप से स्वतन्त्रता का प्रतिघाती होना कहा जाता है। अर्थ का इस प्रकार स्वतन्त्रता का प्रतिघाती होना अभावज पर-तन्त्रता कही जातो है, यह मनुष्य की महाशत्रु होती है, यह उसको मनुष्य चोले का धर्म निभाने नहीं देती, उसको कोल्हू का बैल बनाए रखती है, इसी के कारण आचार्य द्रोण को कौरवों की दरवारदारी करनी पड़ी थी।

इस परतन्त्रता के मुख्य कारण ये हैं :--

- (१) कृषि और गौरक्षा की उपेक्षा—मनुष्य का जीवन मुख्य रूप से अथवा गौण रूप से कृषि और गोरक्षा पर निर्भर होता है, जब किसी कारण अर्थ-नाश हो जाता है तव ये ही दो पदार्थ उसको पूर्ण करते हैं, इन्हीं से समस्त प्रकार के अन्नादि प्राप्त होते हैं, इन्हीं को खरोदने के लिए मनुष्य का द्रव्य की आवश्यकता होती है। जब इनका अभाव हो जाता है तब द्रव्य बिलकुल निर्यंक हो जाता है, क्योंकि वह खाने-पीने की वस्तु तो है नहीं। अभाविक परतन्त्रता के साथ जहाँ कृषि और गोरक्षा की उपेक्षा होने लगती है वहाँ राजा और प्रजा दोनों की इतिश्री हुई तमक लेनी चाहिए।
- (२) नौकरी के चलन की तेजी—इस कुचलन से सब का ध्यान नौकरी की ओर चला जाता है, फलतः कृषि, गोरक्षा और अन्य आवश्यक व्यवसायों की उपेक्षा हो जाती है, जिससे अन्न, वस्त्रादि की उत्पत्ति आवश्यकता से कम हुआ करती है; अतः वस्त्रादि का भाव सदा चढ़ा रहता है; एवं समाज में सदा अभावजन्य परतन्त्रता बनी रहती है।

- (३) भोग-विलास के पदार्थों का आधिक्य—मनुष्य में इन्द्रियों स्वभावतः प्रवल होती हैं, अनुकूल पदार्थों के सन्निकर्ष से ये और भी अधिक प्रवल हो जाती हैं; कोई तो इस प्रकार भोग-विलास के पदार्थों की ओर खिचते हैं और कोई चलन की हवा से इनकी ओर खिच जाते हैं; अतः ऐसे पदार्थों की खपत अधिक होने लगती है, जिससे उत्पादन भी इनका अधिक होने लगता है। अतः इन पदार्थों के उत्पादन में अधिक मनुष्य लग जाते हैं, जिससे कृषि, गोरक्षा आदि आवश्यक कामों के लिए पर्याप्त मनुष्य न होने से समाज में अन्त का घाटा रहता है।
- (४) कुराज और कुशासन इनके कारण लूट-खसोट का बाजार भिन्न-भिन्न रूप से सदा गरम रहा करता है, जिसके कारण प्रजा को एक प्रकार का आधिक अतिसार हो जाता है।
- (५) अपनी आधिक व्यवस्था से बढ़ कर काम करना—ऐसा काम करने वाले को सदा ऋण लेना पड़ता है, ऋण की शीघ्र चुकौती न होने से वह व्याज से दबता जाता है, एवं उसकी आधिक अवस्था दिन-प्रतिदिन विगड़ती जाती है, एक-दो बार ऐसे काम करने से फिर उसका अभाविक परतन्त्रता के पाशों से मुक्त होना कठिन हो जाता है।
- (६) कुसङ्ग इससे मनुष्य द्यूतादि अनेक दुर्ज्यंसनों को सीख लेता है जिसका अवश्यंभावी परिणाम दारिद्रच होता है।
- (७) आसस्य और इन्द्रियपरता—आलस्य के कारण मनुष्य कुछ उपार्जन नहीं कर सकता और इन्द्रियपरता से वह अपन्ययी हो जाता है, अतः आलस्य और इन्द्रियपरता के संयोग से शीघ्र दारिद्रिय उपस्थित हो जाता है।
- (८) स्त्री में रजोगुण और पुरुष में तमोगुण का आधिक्य होना—इस विपरीत संयोग से स्त्री अपने पित को कोल्हू का बैल बना देती है, अथवा घर में सदा दौत बजा करते हैं: उभयतः पुरुष निस्तेज और श्रीहत हो जाता है। ऐसे घर में लक्ष्मी का वास नहीं हो सकता।
- (६) परिवार के लोगों में ऐक्य न होना—इससे कमाई करने वाले व्यक्ति कमाई के धन को कुटुम्ब के संहत भण्डार में न रखकर अलग-अलग अपने पास रखने लगते हैं; फलतः कुटुम्ब के लोगों में वैमनस्य उत्पन्न हो जाता है, सब खिन्न-भिन्न हो जाते हैं, तब उन सब को अपने-अपने गुजारे की सूभने लगती है। जीवन-यात्रा की मीमांसा सब की सुध उड़ाये रखती है; अतः सबको चिन्ता और बेफुरसती रहती है।

बहुधा यह देखने में आता है कि अर्थ-वृद्धि के साथ मनुष्य या तो तृष्णासङ्ग-जन्य अथवा भोगविलासजन्य दौर्बल्य से परतन्त्र हो जाता है। कारण इसका यह है कि अर्थ वहत संग उत्पन्न कर देतां है, कभी तो केवल अपने में और कभी विषय भोगों में। जब मनुष्य का संग केवल अर्थ में होता है उसकी बुद्धि रागात्मक हो जाती है, अर्थ की तृष्णा और अर्थ के संग से मनुष्य निन्यानवे के फेर में पड़ जाता है जिससे उसको अभीष्ट और अनभीष्ट कामों का ज्ञान नहीं रहता, उसको सदा द्रव्यसंचय की धुन लगी रहती है, इसके अतिरिक्त और किसी बात में उसका ध्यान जाता ही नहीं । फलतः वह अपने प्राकृतिक हित साधन के योग्य नहीं रहता । ऐसे ही लोग देशघाती और विश्वासघाती होते हैं; किन्तु इससे यह नहीं समभ लेना चाहिए कि सब ही धनवान ऐसे होते हैं। मन्ब्य की ऐसी नीच प्रकृति होती है अर्थसङ्घ से न कि अर्थ से । जब मनुष्य का अर्थ में संग नहीं होता तव उसकी वुद्धि में रागजनित विकार उत्पन्न नहीं होते चाहे उसके पास कितना ही धन क्यों न हो; नि:सङ्ग राजा जनक का एक बड़े राष्ट्र में भी राग उत्पन्न नहीं हुआ, किन्तु ससंग शुक का एक कौपीन में राग उत्पन्न हो गया। निःसंग राजा मोरध्वज की पुत्र का मोह नहीं हुआ, किन्तु ससंग जड़भरत की एक मृग के बच्चे का मोह हो गया। त्यागी भामाणाह ने उदयपुर की डूवती हुई नौका को उतार दिया, किन्तू रागी चूड़ामल ने जीती हुई भग्तपुर की बाजी खो दी। कहने का तात्पर्य यह है कि मनुष्य परतंत्र होता है अर्थसङ्ग से, न कि अर्थ से।

और जब अर्थ के प्रभाव से मनुष्य का सग विषयभी गों से होने लगता है तब उसका मन दावानल के समान हो जाता है, ज्यों-ज्यों उसमें अर्थारूपी ईंधन पड़ते जाते हैं त्यों-त्यों विषयतृष्णा-रूपी अग्नि बढ़ती जाती है, ऐसा मनुष्य इन्द्रियों का दास हो जाता है, उसको इन्द्रियरूपी देवताओं को पूजने के लिए सदा अर्थारूपी फूलों की चिता बनी रहती है, अर्थ-प्राचुर्य के होते हुए भी ऐसे मनुष्य को आर्थिक स्व-तन्त्रता प्राप्त नहीं होती, जो हुई भी तो वालू के भीत के समान वहुत दिनों तक ठहर नहीं सकती । भगवती प्रकृति का यह सनातन नियम है कि पौरुप और जिलास एक साथ नहीं रह सकते । पौरुष के न होने से किसी को स्वटन्त्रता प्राप्त नहीं होती और जो हुई भी तो उसका दुष्प्रयोग होता है। अर्थ का इस प्रकार स्वतन्त्रता का प्रतिघाती होना सांगिक परतन्त्रता कही जाती है। इसी के कारण राजा नहुष ने इन्द्रासन से हाथ धोए और वाजिदअली शाह ने अवध की नवाबी खोयी। हमारे आचार्यों के मतानुसार यह परतन्त्रता सबसे भयङ्कर होती है। एक बार इसमें पड़ जाने से फिर निस्तार होना प्रायः असम्भव हो जाता है। अ।चार्य अरस्त् के मता-नुसार भी यह परतन्त्रता अभाविक परतन्त्रता की अपेक्षा अधिक अनर्थकारिणो होतो है। यह परतन्त्रता जब प्रजागत होती है तब जाति का अवपात होने लगता है, जब यह शासकगत होतो है तब प्रजापीड़न और विष्लव होने लगते हैं और जब यह उभयगत होती है तब स्वराज्य का लोप हो जाता है।

इस परतन्त्रता के मुख्य कारण हैं :--

- (१) धन का मान होना—मनुष्य को पेट भरने और शरीर ढकने के लिए बहुत धन नहीं चाहिए, थोड़े उद्योग से उसकी जीवनयात्रा चल सकती है, किन्तु मनुष्य स्वभावतः मानाहारी है, अतः जब वह देखता है कि धन से मान प्राप्त होता है तब वह धनसञ्चय करने में प्रवृत हो जाता है, कालान्तर में उसको निरुद्देश्य और अनावश्यक धन-संचय का दुर्व्यसन हो जाता है।
- (२) धन का अनुचित प्रभाव होना—जब किसी समाज में धन का अनुचित प्रभाव होता है तब उसमें दुर्गुणी धनवान का मान और सद्गुणी-निर्धन का अपमान होने लगता है। धनवान के लिए सर्वत्र सब मार्ग खुले रहते हैं और दिरद्री के लिए सब् रास्ते बन्द रहते हैं। धन के प्रभाव से सत्य का असत्य, और असत्य का सत्य होने लगता है, तब ऐसी अवस्था में मनुष्यों का धनपरायण होना स्वाभाविक होता है।
- (४) क्ण्डनीति की वृद्धि और व्यवहारनीति का महार्घ होना जब दण्डनीति की वृद्धि होती है तब बात-बात में लोगों की घर-पकड़ होने लगती है और अभियुक्तों को अपना पिण्ड छुड़ाने के लिए अदालत रूपी यज्ञवेदी में बहुत घन हवन करना पड़ता है। और जब व्यवहारनीति ऐसी हो जाती है कि धन का व्यय किये बिना लोगों के स्वत्वों का योग-क्षेम नहीं हो सकता तब धन पर लोगों का बड़ा भरोसा हो जाता है। उभयत: लोग धन को अपना इल्टरेव समभने लगते हैं।
- (१) राज्य और उसके अधिकारी वर्गों की धन-परायणता—जब ऐसा होने लगता है तब बात-बात में प्रजा की धैली कटने लगती है। विना धैली वालों का काम चलना किंठन हो जाता है, उनके लिए चारों ओर काँटे बिछ जाते हैं। धन का अनुचित प्रभाव और अत्यन्त मान होने लगता है, दण्डनीति की वृद्धि और न्याय का नोलाम होने लगता है, राज्य पर लोगों का भरोसा नहीं रहता; अतः मनुष्य धनोपार्जन को अपना परम धर्म समभने लगते हैं; ऐसा होना स्वाभाविक वात है, वयोंकि मनुष्य को प्रकृति ने भविष्य की चिन्ता करनेवाला जीव बनाया है। इन्हों कारणों से राजा भतृंहिर ने धनपरायण प्रभु को अपने हृदय का शल्य कहा है।
- (६) ब्यापार की अतिशय वृद्धि—व्यापार की वृद्धि से भोग-विलास की वस्तुओं का प्रचार, विनिमय प्रथा का हास, द्रव्य की क्रयणिकत की वृद्धि और द्रव्य का अधिक प्रयोग होने लगता है। इन कारणों से द्रव्य में मनुष्य को वड़ा भरोना हो जाता है। साथ-साथ इस भरोसे के द्रव्य के सुधार्य और सुवाह्य होने से मनुष्य का द्रव्य में राग उत्पन्न हो जाता है। जो वस्तु दुर्धार्य और दुर्वाह्य होती है कोई उसका संश्वय नहीं करता है; अतः उसमें किसी का सङ्ग नहीं होता। यदि किसी राज्य में द्रव्य के बदले धन में वेतन चुकाया जाने लगे और उस धन के खरीदने वाले भी

वहुत कम हों तो उस राज्य का कोई कर्मचारी आवश्यक से अधिक वेतन नहीं लेगा, न उस राज्य में वृद्धि के लिए कोहराम मचेगा। दुर्घार्य और दुर्वाह्य होने से सरकारी हुण्डियों की चोरी नहीं होती, ऐसा होने से कोई धन का अनावश्यक सश्वय नहीं करता। इससे अनुमान यह होता है कि साङ्गिक परतन्त्रता का मूल कारण है द्रव्य, और द्रव्य का अतिप्रचार होता है व्यापार वृद्धि से।

- (७) परिचर्यात्मक वृत्ति—पश्चिर्या से मनुष्य की वृत्ति मिलन हो जाती है। मिलन बृद्धि वाला नैसर्गिक मुख का अनुमान नहीं कर सकता, निरुद्देश्य द्रव्यसश्चय को ही वह परम मुख समभे रहता है। अतएव बहुधा यह देखने में आता है कि परिचर्यावृत्तिवालों की अपेक्षा स्वतन्त्रवृत्ति वाले अधिक निःसङ्ग होते हैं और अधिक सात्विक दान करते हैं।
- (८) सन्तानोत्पत्ति का आधिक्य—इसके कारण मनुष्य तङ्ग रहता है; अतः उसको सदा धनोपार्जन की धुन लगी रहती है।
- (६) विकार हेंतुओं के सामीप्य के साथ दम और तितिक्षा की न्यूनता—जब विकार हेतु उपस्थित होते हैं तब इन्द्रियां स्वभावतः उनकी ओर खिचने लगती हैं। दम और तितिक्षा की न्यूनता के कारण मनुष्य अपने को रोक नहीं सकता, जितना उसके पास धन होता है उतना वह भोग-विलास में लिस होता है।

जव अर्थ अभावरूप और सङ्गात्पोदक रूप से मानवी स्वतन्त्रता का प्रतिघाती. नहीं होता तब मनुष्य जो चाहे कर सकता है, उसको प्रचुर समय और यथेष्ट अवकाश मिल जाता है, जिससे उसको जैसे एक प्रकार का यथेष्टगामी विमान प्राप्त हो जाता है; किन्तु इस अद्वितीय विमान को प्राप्त करके मनुष्य एक क्षण भी स्थिर नहीं रह सकता, वह या तो ऊपर चढ़ता जाता है अथवा नीचे को गिरता जाता है। निमित्त-रूपी प्रेरक के विना यह विमान मनुष्य की प्रमाद और आलस्य में गिरा देता है जिससे उसमें तामस भर आता है, तामस से वह अनेक प्रकार के बन्धनों में पड़ जाता है। जब मनुष्य की जीवन-यात्रा अनायास चलती जाती है और उसे अधिक धन अथवा विषय भोगों की इच्छा नहीं होती तब वह निरुद्देश्य हो जाता है। निरुद्देश्य होने से वह उद्यमहीन हो जाता है; फलतः उसकी प्रवृत्ति तामसी होने लगती है। हिन्तु उसके किसी श्रेष्ठ उद्देश्य के साधन में लगे रहने से ऐसा होने नहीं पाता । अतः हमारे दैशिकाचार्यों के मतानुसार पूर्णभाविक स्वतन्त्रता उसे ही मिलनी चाहिए जिसे कोई श्रेष्ठ उहेश्य साधन करना हो, न कि निरुद्देश्य मनुष्य को, ऐसे मनुष्य की भाविक स्वतन्त्रता का परिणाम समाज के लिए अहितकारी होता है। इसी सिद्धान्त के अनुसार हमारे समाज में अर्थविभाग किया गया था, हमारे आचार्यों के अनुसार किसी निरुद्देश्य मनुष्य को पूर्णभाविक स्वतन्त्रता प्राप्त होने नहीं

देनी चाहिए । यदि किसी ऐसे मनुष्य के पास आवश्यकता से अधिक धन हो जाय तो उससे कोई यज्ञादि सत्कार्य कराके उस धन को निकलवा देना चाहिए, अन्यथा उसमें तामस आ जाता है। तमोगुण का स्वाभाविक धर्म है बन्धन में डालना। अतः निरुद्देश्य मनुष्य भाविक और नैसिंगिक स्वतन्त्रताओं के होते हुए भी गीजू के समान अपने लिए आप बन्धन रच लेता है। अर्थ के इस दोष को निर्निमित्तक परतन्त्रता कहते हैं। इस परतन्त्रता ने वैसे भारत को ऐसा भारत बनाया है। जब तक भारत ने अपनो भाविक और नैसर्गिक स्वतन्त्रता का कोई निमित्त समक्ष रखा या तव तक कोई उसकी ओर टेढ़ी नजर से देख नहीं सकता था, और जब वह निमित्त अन्तर्हित होने लगा तब भरी सभा में भारतरूपी द्रौपदी का चीर उतारा जाने लगा, किसी को उसे बचाने का साहस न हुआ; सरासर भारत का नाश होने लगा। भारत का ही क्या जिस धनाढघ व्यक्ति अथवा सुसम्पन्न समाज का नाश होता है पहले उसमें निर्निमित्तक परतन्त्रता का घुन लग जाता है, तदनन्तर उससे समाज में प्रमाद और आलस्य का अथवा तृष्णा और सङ्ग का सञ्चार होता है।

# इस परतन्त्रता के मुख्य कारण ये हैं :--

- (१) चिति का अन्तर्धान जैसे चैतन्य के साम्निष्य से प्राण जागृत होता है, प्राण की जागृति से भिन्न-भिन्न शंक्तियों का आविर्भाव होता है; और चैतन्य के तिरोधान होने पर प्राण अन्तर्लीन हो जाता है और प्राण के अन्तर्लीन होने पर सब शक्तियाँ विलीन हों जाती हैं, एवं चिति के उदयापवात के साथ विराट् का भी उदयास्त होता है। विराट् के उदयास्त के साथ अन्य सब जातीय शक्तियों का आवि-र्भाव और तिरोभाव होता है, प्रचण्ड दैशिकधर्म से लेकर प्रशान्त काव्यकलाप तक सब उसी चिति के रूपान्तर होते हैं। जब किसी जाति की चिति का लोप होता है तब उसका आदर्श आहार, निद्रा, मैथुन के अतिरिक्त कुछ नहीं रहता है, इन्हीं के साधन में उसकी अधिकांश शक्तियाँ क्षीण हो जाती हैं।
- (२) तामसी प्रवृत्ति जैसी प्रनृष्य की प्रवृत्ति होती है वैसी उसकी प्रेरणा और वैसा उसका कर्म-संग्रह होता है, अर्थात् ज्ञान-ज्ञेय-परिज्ञाता, कर्म, कर्त्ता और कारण सब तामसी हो जाते हैं, जिससे मनुष्य एक ही बात को सर्वस्व समभे हुए निष्कारण और बिना उसके तत्त्वार्यं के जाने उसमें लौलीन होकर बिना अनुबन्ध पौरुष-क्षय और हिताहित का विचार किए बिना काम करने लगता है; उसमें चपलता, स्थूल-बुद्धि, विचाराभाव, ठगपन, स्वार्थ, आलस्य, विषाद, दीर्घसूत्रता, उलटीबुद्धि आ जाती है, वह सदा मोह में फँसा हुआ निद्रा, आलस्य, प्रमाद की लोरियों में ऊँघता रहता है। ऐसे मनुष्य के लिए दिन काटने और पेट पालने के अतिरिक्त अन्य कोई काम नहीं होता।

- (३) तामसी सिन्तिकर्षं जैसे मनुष्य के सिन्निकर्षं होते हैं, जैसे लोगों के साथ उसका उठना-बैठना होता है वैसा वह आप हो जाता है, जैसा मनुष्य होता है वैसा उसका आदर्शं होता है; अतः तामसी सिन्तिकर्षों के बीच मनुष्य का आदर्शं ऊँचा नहीं होता।
- (४) चिन्ता और व्याधि—चिन्ता और व्याधि से चित्त सदा अप्रसन्न रहता है, अप्रसन्न चित्त में तृष्णा और मनोरय के अतिरिक्त और कोई आदर्श समा नहीं सकता।

जैसे आर्थिक परतन्त्रता तीन प्रकार की होती है वैसे आर्थिक स्वतन्त्रता भी न्तीन प्रकार की होती है:—(१) भाविक, (२) नैसर्गिक और (३) नैमिन्तिक।

अयं का अभाव न होना, अपनी आजीविका अपने वश में होना, थोड़े समय और अल्प प्रयास से जीवन-यात्रा का चल सकना भाविक स्वतन्त्रता कही जाती है। इस स्वतंत्रता से मनुष्य के प्राकृतिक हित का प्रतिघाती चिन्तारूपी बड़ा विघ्न हट जाता है।

मनुष्य का अयं में अयवा विषयभोगों में संग न होना नैस्गिक स्वतन्त्रता कही जाती है। इस स्वतन्त्रता से मनुष्य के प्राकृतिक हित का प्रतिघाती रागरूपी विघ्न दूर हो जाता है, यह स्वतन्त्रता प्राप्त होती है त्याग और दम से, त्याग से मनुष्य का किसी वस्तु में सङ्ग उत्पन्न नहीं होने पाता, और दम से उसके मन में विषयतृष्णा उत्पन्न नहीं होती है। अपरश्व इन दो गुणों से मनुष्य की बुद्धि ठीक रहती है जिस के कारण वह अर्थ के प्रयोजन को भली प्रकार समक्त सकता है और अनावश्यक अर्थ-संवय का उसको व्यसन होने नहीं पाता।

भाविक और नैसर्गिक स्वतन्त्रताओं का उपयोग किसी श्रेष्ठ निमित्त के साधनार्थ होने से मनुष्य में प्रमाद और आलस्य का न आना नैमित्तिक स्वतन्त्रता कही जाती है। इस स्वतन्त्रता से मनुष्य के प्राकृतिक हित का प्रतिघाती मोह-रूपी विघ्न हट जाता है।

इन्हीं तीन प्रकार की स्वतन्त्रताओं के सङ्गम से पूर्ण आधिक स्वतन्त्रता बनती हैं। केवल अर्थप्राचुर्य से किसी को पूर्ण आधिक स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं होती। इन दिनों हमारे कालेजों में पढ़ाये जाने वाले अर्थशास्त्र का यह भाव पाया जाता है कि द्रव्य-प्राचुर्य से पूर्ण आधिक स्वतन्त्रता प्राप्त हो जाती है। कराचित् इसी भ्रान्ति में पड़ कर इङ्गलिस्तान की ऐसी शोचनीय आधिक अवस्था हुई है चाहे इङ्गलिस्तान के भण्डार सोने से भरे पड़े हों, चाहे देशदेशान्तरों की मुकुटमणियों से उसके पदपङ्कज जगम्या रहे हों; किन्तु वास्तव में उसकी आधिक अवस्था अच्छी नहीं है, आधिक रूप से वह भाग्त के अधीन है। यह अधीनता उसकी आधिक कल्पनाओं की भूल का परिणाम

है। अब उसको अन्न की चिन्ता होने लगी है, अब उसको अपने तीस लाख एकड़ जमीन में, कृषि करने की चिन्ता होने लगी है, अब उसको अपनी प्रमोदकाननों में आलू बोने की सूफ्तने लगी है। इस अर्थशास्त्र का खमीर अब भारत में भी फैलने लगा है और उसका अर्थशास्त्र रूपी मूर्य अस्ताचलचूड़ावलम्बी हो चला है, अब केवल उसकी अन्तिम लालिमा कहीं-कहीं देखने में आती है।

हमारे अर्थशास्त्र के अनुसार आर्थिक स्वतन्त्रता के मुख्य कारण ये हैं :---

- (१) कृषि और गोरक्षा का गौरव—शरीरयात्रा के लिए मुख्य पदार्थ हैं अन्न और वस्त्र, ये प्राप्त होते हैं मुख्य रूप से अथवां गौण रूप से भगवती वन्नुधरा से, इससे जो कुछ कमी रह जाती है उसको पूरा करती है गोमाता। इन दोनों की सेवा से माई अन्नपूर्णा सदा प्रसन्न रहती हैं, सदा भाविक स्वतन्त्रता बनी रहती है, अत-एव हमारे आचार्यों ने अपने देश को कृषिप्रधान और अपनी जाति को गोभक्त बनाया है। इन्हीं दो बातों ने इस समय भारत की लाज रखी है, नहीं तो भारत में इस समय कौड़ी के तीन-तीन गुलाम विका करते।
- (२) वाणिज्य को कृषि और गोरक्षा से नीचा स्थान देना—द्रव्य के बिना वाणिज्य दुष्कर होता है, वाणिज्य को सुगमतापूर्वक चलाने के लिए द्रव्य का प्रचार करना पड़ता है; अतः ज्यों-ज्यों वाणिज्य की वृद्धि होती है त्यों-त्यों द्रव्य का प्रचार भी बढ़ता जाता है। वाणिज्य को कृषि और गोरक्षा से उच्च स्थान देने से द्रव्य का धन से अधिक महत्त्व हो जाता है। इस लिए लोग धन का उपार्जन छीड़ कर द्रव्य-स्थ्य की और भुक पड़ते हैं; फलतः कृषि और गोरक्षा की उपेक्षा हो जाती है। अन्त में वह विपत्ति उपस्थित होती है जो इस समर के कारण इङ्गलस्तान में हो रही है। जर्मनी के भूतपूर्व प्रधानमन्त्री प्रिन्स बूलो की १६०२ की कृषिपुनरुद्धार-सम्बन्धी नीति से यह सिद्ध होता है कि जर्मन लोगों के मतानुसार भी कृषि ही आधिक स्वतन्त्रता का मुख्य आधार है। अतः वाणिज्य को कृषि और गोरक्षा से वढ़ने नहीं देना चाहिए।
- (३) अर्थ का बहुत गौरव त होना—अर्थ का गौरव कम होने से लोग अना-वश्यक अर्थ-संचय नहीं करते, राजा और प्रजा में परस्पर अर्थ-वैषम्य नहीं होता, द्रव्य के लिए लोगों की प्राणशक्ति का दृथा क्षय नहीं होता। यवनाचार्यों के मतानुसार भी अर्थ का कम गौरव होना जाति के लिए श्रेयस्कर है, वर्तमान वोत्शे-विकों का भी यही सिद्धान्त है। ब्रह्मवर्चस् और क्षात्रतेज से अर्थवल को नीचा स्थान देकर हमारे आचार्यों ने एक बड़ी जटिन सामाजिक मीमांसा को मुलभा दिया था।
- . (४) व्यवसायों का अन्वयागत होना—इससे लोगों को अपना-अपना व्यवसाय सीखने में वहुत सुगमता रहती है; फलतः अन्य कामों को सीखने और करने के लिए

यथेष्ट समय मिल सकता है; कलाकौशलों का लोप नहीं होने पाता; पेट की समस्या समाज को विपर्यंस्त नहीं करने पाती; व्यक्तिगत और जातिगत आधिक स्वतन्त्रता बनी रहती है। शताब्दियों से प्रतिकूल कारणों के होते हुए भी इस अन्व-यागत व्यवसायप्रथा के कारण भारत में सुखशान्ति बनी हुई थी; इसके प्रतिपक्ष अनुकूल कारणों के होते हुए भी इस प्रथा के अभाव के कारण यूरप को सुखशान्ति के दर्शन तक न हुए, उसकी चिन्तारूपी दावाग्नि बढ़ती गई जिसकी लपटों से अव हमारा भारत भी मुलसने लगा है।

- (५) प्रत्येक प्राम और नगर की ऐसी सामाजिक अवस्था बनाना कि जिससे वह आर्थिक रूप से दूसरे नगर व ग्राम के अधीन न हो। इस प्रकार की सामाजिक रचना से प्रत्येक स्थान के आवश्यक पदार्थ वहीं उत्पन्न हो जाते हैं, सर्वत्र स्थानीय भाविक स्वतन्त्रता बनी रहती है, एक स्थान में उत्पात मचने से उसके आसन्नवर्ती स्थानों की सुखशान्ति भक्त होने नहीं पाती। ऐसा होने नहीं पाता है कि युद्ध तो होने यूरप में और महुँगी पड़े भारत में।
- (६) सत्कायं में उद्धतं घन को निकलवा देना—इस प्रधा से एक पन्थ दो काज होते हैं। एक और आवश्यक से अधिक घन के चले जाने से लोग साङ्गिक और निर्निमित्तिक परतन्त्रता में पड़ने नहीं पाते और दूसरी ओर लोकोपकार में लगे हुए घनहीन ब्राह्मण अथवा दूसरे सत्पात्र अभाविक परतन्त्रता के दलदल से निकल जाते हैं। यह रीति हमारे देश में अब तक कुछ-कुछ बनी हुई है। विस्मृति रूपी पङ्क में इबते हुए शरणार्थी संस्कृतसाहित्यरूपी गजेन्द्र की सूँड में पकड़ा हुआ कमल अब तक इसी प्रथा के कारण दिखाई दे रहा है।

इति देशिकशास्त्रे स्वातन्त्र्याध्याये आर्थिक स्वातिन्त्रको नाम तृतीयाह्निक:।

# चतुर्यं आह्निक

## स्वाभाविक स्वतन्त्रता

जिस स्वतन्त्रता-रूपी शरीर का प्राण शासिनक स्वतन्त्रता और रीढ़ आर्थिक-स्वतन्त्रता है स्वाभाविक स्वतन्त्रता उसकी चेतना है, जैसे बिना चेतना के केवल प्राण के सञ्चार और रीढ़ की दृढ़ता से किसी जीव की रक्षा नहीं हो सकती एवं बिना स्वाभाविक स्वतन्त्रता के केवल शासिनक-आर्थिक स्वतन्त्रताओं से मनुष्य के

प्राकृतिक हित का योगक्षेम नहीं हो सकता, क्योंकि शासिनक और आधिक स्वतन्त्र-ताओं के अतिरिक्त अन्य कारणों से मनुष्य के प्राकृतिक हित का प्रतिषात होता है, उन कारणों में से कोई तो आत्महृदय-दौर्बल्य-जन्य होते हैं, कोई परव्यक्ति उत्पात-जन्य और कोई सामाजिक दुष्प्रवृत्तिजन्य।

इन तीन कारणों से मनुष्य का अपना प्राकृतिक हित साधन न कर सकना अस्वाभाविक परतन्त्रता कही जाती है; उसके तीन भेद हाते हैं:—

(१) अस्मिताजन्य, (२) परजन्य और (३) समाजजन्य।

हृदयदौर्बत्यजन्य परतन्त्रता अर्थात् भय और लोभ का प्रतिरोध न कर सकने के कारण मनुष्य का अपने प्राकृतिक हित का साधन न कर सकना अस्मिताजन्य पर-तन्त्रता कही जाती है। यथा हम लोगों का सरकारी नौकरी न मिलने के भय के कारण अपने तालकों को सुन्दर जातीय शिक्षा न दे सकना अथवा सरकारी नौकरी मिलने के लोभ से उनको निरर्यंक विजातीय शिक्षा देना।

परब्युत्पातजन्य परतन्त्रता अर्यात् दूसरों के किये हुए उत्पातों के कारण मनुष्य का अपना प्राकृतिक हित साधन न कर सकना परजन्य परतन्त्रता कही जाती है। यथा विश्वासघाती, देशघाती, जाति-द्रोहियों के भय से बहुतों का दैशिकधमं में हाथ न डाल सकता।

सामाजिक दुष्प्रवृत्तिजन्य परतन्त्रता अर्थात् समाज की दुष्प्रवृत्ति के कारण मनुष्यों का अपना प्राकृतिक हित साधन न कर सकना समाजजन्य परतन्त्रता कही जाती है; यथा असुर समाज की दुष्प्रवृत्ति के कारण प्रह्लाद की हरिभक्ति में बाधा पड़ना, हमारे समाज की दुष्प्रवृत्ति के कारण जातीय शिक्षा-शैली का न चल सकना।

इन तीनों प्रकार की परतन्त्रता का कारण है सत्त्वहास; सत्त्वहास से मनुष्य राग-देष के वशीभूत हो जाता है, रागद्वेष के वशीभूत होने से उसमें दो प्रकार की दुबलताएँ उपस्थित होती हैं; एक बुद्धिसम्बन्धी और दूसरी हृदयसम्बन्धी। बुद्धि-सम्बन्धी दुबंलता से मनुष्य को स्वतन्त्रता और परतन्त्रता की पहचान नहीं रहती है; हृदयसम्बन्धी दुबंलता से उसको स्वतन्त्रता का ग्रहण और परतन्त्रता का त्याग कर सकने की शक्ति नहीं रहती है। जिस मनुष्य की बुद्धि और हृदय दुबंल होते हैं वह हीनावस्था में उदरपरायण और सम्पन्नावस्था में इन्द्रियपरायण होता है, सबलों के लिए वह अपने प्राकृतिक हित की हानि और अपने लिए निबंलों के प्राकृतिक हित की हानि और अपने लिए निबंलों के प्राकृतिक हित की हानि किया करता है, प्रवलों का दास आप वने रहना और निःसत्वों को अपना दास बनाए रखना ऐसे मनुष्य की विशेषता होती है। ऐसा मनुष्य अपने बुद्धिसम्बन्धी और हृदयसम्बन्धी दौवंत्य के कारण अपने आप अपने प्राकृतिक हित

की हानि करता है, और जब उसमें कुछ बल होता है तब कामादि पड्सनो विकारों के वर्गाभूत होकर वह अनेक प्रकार के उत्पात मचा कर दूसरों के प्राकृतिक हित की भी हानि किया करता है; जब रागढेंपजन्य धौबंहय समिष्टिगत होता है तब समाज की वही शोचनीय दुष्प्रदृत्ति हो जाती है जो उस दौबंहय के कारण व्यक्ति की होती है। यह रागढेंपजन्य दौबंहय सब प्रकार की परतन्त्रताओं का कारण होता है।

- (१) जब बाह्यसिन्नकर्ष स्वतन्त्रता के प्रतिकूल नहीं होते तब यह आंस्मताजन्य परतन्त्रता का हेतु होता है।
- (२) कुराज्य और कुशासनकाल में जब यह दृष्टिगत होता है तब यह परजन्य परतन्त्रता का हेतु होता है।
- (३) कुराज्य और कुशासनकाल में जब यह समष्टिगत होता है तब यह समाज-जन्य परतन्त्रता का हेतु होता है।
- (४) राज्य और प्रजा के बीच जब अर्थ-विपर्यय होता है और यदि उस समय यह दौर्वेत्य समष्टिगत होता है तो यह शासनिक परतन्त्रता का हेतु होता है।
- (४) राज्य जब विपरीतार्थी और लोभी होता है तब वह आर्थिक परतंत्रता का हेतु होता है।
- (६) इस दौबँल्य के संस्कार जब चित्तगत होते हैं तब यह आध्यात्मिक बन्धनों का कारण होता है।

अस्मिताजन्य परतंत्रता के मुख्य हेतु ये हैं :--

- (१) तामसी भीजन ऐसे भोजन से शरीर व्यधिग्रस्त, चित्त अप्रसन्न, बुद्धि और धृति तामसी हो जाती है, ऐसे शरीर और चित्त में ऐसी बुद्धि और धृति से सत्व का योग-क्षेम नहीं हो सकता; फलतः मनुष्य में रागद्वेषजनित दौर्बल्य आ जाता है जिसके कारण वह अपने प्राकृतिक हित का साधन नहीं कर सकता।
- (२) तामसी सिन्तिषं —सिन्निषं अनेक प्रकार के होते हैं, तीन उनमें से बड़े महत्व के होते हैं। पहिला राज्यिक, दूसरा सामाजिक और तीसरा साहर्चियक। इन तीनों के संयोग से जैसा युग चाहिए वैसा बन सकता है। भगवान उभना के मतानुसार राजा जैसा युग चाहता है वैसा बना सकता है। राजा वेणु के दुःशासन से जो समय किलकाल हो गया था वही पृथु के सुशासन से सत्युग हो गया था। समाज में जिस पदार्थ का मान होता है उसका प्रचार हो जाता है। जिस ओर प्रचाररूपी पवन चलता है उसी ओर मनुष्य की बुद्धिरूपी लता भुक जाती है, जिस प्रचार ने एक समय क्षत्रियों से रणभूमि में समाधि चढ़वाई थी आज उसी ने बाह्मणों से नौकरी के लिए नीच से नीच कर्म करवा दिये हैं। संलाप, सहवास और उपदेश

द्वारा मनुष्य में सहचरों के चित्तसंस्कारों का सश्वार होता है, ये संस्कार महारथी को क्लीब और क्लीब को महारथी बना देते हैं; शल्य के संलाप ने तेजस्वी कर्ण को निस्तेज बना दिया था और बिदुला के उपदेश ने निस्तेज बालक को बच्चोंमय बना दिया था।

इन तीन प्रकार के सिन्नकर्षों के एक साथ तामसी होने से मनुष्य में कभी सत्त्व हो नहीं सकता है, इस सिन्नकर्षों को बदल कर उनको सात्त्विक करने वाले अवतार कहे जाते हैं।

(३) जातीय अवपात — जब किसी जाति का अवपात होता है तब सबसे प्रथम उसके व्यक्तिगत सद्गुण हीन हो जाते हैं, तदनन्तर वे श्रद्धाहीन हो जाते हैं, श्रद्धाहीन होने से वे निःसत्व होकर रागद्वेष के वशीभूत हो जाते हैं।

परजन्यपरतन्त्रता के मुख्य हेतु ये हैं :--

- (१) कुराज्य कुराज्य का स्वाभाविक कर्म होता है कुत्सित व्यक्तियों को जमा करना, उनको अधिकार देना, प्रजा को निस्तेज, निर्बुद्धि, निर्वीयं और दिपर्यस्त करना। ऐसी अवस्था में प्रजा अपने प्राकृतिक हित का साधन नहीं कर सकती।
- (२) कुशासन—कुशासन का अवश्यंभावी परिणाम होता है बलवानों से दुर्वेलों का पीड़न, अनीति और अन्याय से दुष्टों की साहस वृद्धि और निवंलों का हताश होना। इन कारणों से एक ओर तो बलवानों को परस्वहरण आदि उत्पात करने का और दूसरी ओर निवंलों को तामसिक सिंहण्णु होने का अभ्यास पड़ जाता है, जिससे उनका प्राकृतिक हित साधन होना प्रायः असम्भव हो जाता है।
- (३) कुष्यवस्था कुब्यवस्था मनुष्य समाज में सबसे भयङ्कर और घृणास्पद मायाविनी है। इसके मन्त्र से बड़े बड़े मृगराज मकड़ी के तन्तु से बाँधे जाते हैं, सबके देखते घोर अन्याय होता है किसी को प्रतिवाद करने का साहस नहीं होता।
- (४) स्त्रियों का पांसुलत्व—स्त्रियों की पांसुलता से समाज में सङ्करों की वृद्धि होती है, सङ्करों में निलंज्जता और स्वार्थ-परायणता स्वाभाविक होती है। निलंज्ज और स्वार्थी मनुष्य को अपने स्वार्थ के लिए कोई नीच काम करने में तथा किसी के प्राकृतिक हित का नाश करने में सङ्कोच नहीं होता। अतः सङ्करों की वृद्धि होने से लोगों के प्राकृतिक हित साधन में बःधा पड़ती है। अतएव हमारे धर्मशास्त्रों में स्त्रियों के सतीत्व पर विशेष आग्रह किया गया है और इसी कारण सङ्करों को दवाए रखने का यत्न किया गया।
- (५) अर्थवैषम्य और अर्थगौरव का संयोग—जब समाज में कोई बहुत धनवान् और कोई बहुत दरिद्री होते हैं और साथ ही इस के धनवानों का मान

और निर्धनों का अपमान होता है तब समाज में धनवानों का स्वेच्छाचार और निर्धनों के प्राकृतिक हित का प्रतिधात होने लगता है।

सामाजिक परतन्त्रता का मुख्य हेतु है चिति और विराट् का ह्रास—जब किसी जाति में चिति और विराट् का ह्रास होने लगता है तब अस्मिताजन्य और परजन्य परतन्त्रताओं के कारण समब्टिगत होने लगते हैं जिसके कारण रागद्वेषजन्य दुर्वलता और औत्पातिक प्रवृत्ति समाजगत होने लगती हैं।

स्वहृदयदौबंत्य, व्यत्युत्पात और सामाजिक दुष्प्रवृत्ति के कारण अपने प्राकृ-तिकहित का प्रतिघात न होना स्वाभाविक स्वतन्त्रता कही जाती है। वह स्वतन्त्रता तीन प्रकार की होती है:—(१) आभ्यन्तरिक स्वतंत्रता, (२) आनुत्पादित स्वतंत्रता और (३) सामाजिक स्वतन्त्रता।

भय और लोभ के कारण अपने प्राकृतिक हित का प्रतिघात न होना आभ्यन्तरिक स्वतन्त्रता कही जाती है।

परन्युत्पात से अपने प्राकृतिक हित का प्रतिघात न होना आनुत्पातिक स्वतन्त्रता कही जाती है।

सामाजिक दुष्प्रवृत्ति के कारण अपने प्राकृतिक हित का प्रतिघात न होना सामा-जिक स्वतन्त्रता कही जाती है।

स्वाभाविक-स्वतंत्रता का कारण है ही, धृति, दया, क्षमा, तेज, त्याग, अभय और आर्जन का संयोग; इस संयोग को अष्टदल विभूति कहते हैं; इस विभूति के कारण मनुष्य में रागद्वेषजन्य क्लैब्य और कार्पण्य आने नहीं पाते, फलतः उस में अस्मिताजन्य परतन्त्रता नहीं आती। ही, दया, क्षमा और स्याग के कारण मनुष्य की कभी औत्पातिक प्रवृत्ति नहीं होती, तेज और अभय के कारण वह दूसरों के उत्पातों को सहन भी नहीं कर सकता। इस अष्टदल-विभूति का समाज में जब आधिक्य होता है तब समाज में दुष्प्रवृत्ति नहीं फैलती; अतः सामाजिक-स्वतन्त्रता बनी रहती है।

वह अष्टदल विभूति हमारे आचार्यों के मतानुसार व्यक्ति और जाति दोनों के अभ्युद्ध और निःश्रेयस् के लिए परमावश्यक है। किन्तु अपने को स्वतन्त्रतारूपी प्रकाश का सूर्य समभने वाले पाश्चत्य विद्वानों के मतानुसार ऐसा नहीं है क्योंकि उन के अनुसार आभ्यन्तरिक स्वतन्त्रता कोई वस्तु नहीं है, और न वह दैशिकशास्त्र का विषय। पाश्चात्य स्वतन्त्रता हमारी स्वतन्त्रता से विलकुल भिन्न जान पड़ती है। हमारे दैशिकशास्त्र के अनुसार पाश्चात्य स्वतन्त्रता स्वतन्त्रता नहीं कही जा सकती। जब तक देश-देशान्तरों में यूरप की तूती वोल रही है, जब तक अन्य देशों में उसके माल और उद्धर्त की खपत हो रही है, तभी तक

पाश्चात्य स्वतन्त्रता की चमक है; समय के पलटा खाने पर उसका वास्तविक रङ्ग दिखाई देने लगेगा। पाश्चात्यों के अनुसार आनुत्पातिक स्वतन्त्रता के लिए भी अष्ट-दल विभूति की कोई आवश्यकता नहीं है, उन के मतानुसार यह काम कानून रचना और कठोर दण्ड नीति से हो सकता है। इस प्रकार उत्पात तो कम नहीं होते हैं, किन्तु लोग निस्तेज और भ्रष्ट अवश्यमेव हो जाते हैं। पण्डितमानी यूरप वास्तव में जानता तक नहीं है कि स्वाभाविक स्वतन्त्रता क्या वस्तु है।

हमारे आचार्यों के मतानुसार स्वाभाविक स्वतन्त्रता के मुख्य कारण ये हैं:—

- (१) ब्रह्मचयं ब्रह्मचयं से मनुष्य में ओज, सहिष्णुता, त्याग और मेधा का सश्चय होता है जिससे वह शारीरिक और मानसिक विभूतियों से भर कर तेज और शील का पुञ्ज हो जाता है; ऐसे मनुष्य के प्राकृतिक हित में किसी प्रकार के बाह्माभ्यन्त-रिक प्रतिघात नहीं हो सकते, उस की स्वाभाविक स्वतन्त्रता में हस्तक्षेप करने का किसी को साहस तक नहीं होता है और न वह किसी की स्वतन्त्रता में हस्तक्षेष करता है; यथार्थ स्वतन्त्र मनुष्य का लक्षण ही यह है कि वह जैसा स्वतन्त्र आप होता है वैसा ही स्वतन्त्र वह दूसरों को भी रखना चाहता है।
- (२) वैभव की अपेक्षा वैवीसम्पद् का मान-जिस पदार्थ का मान होता है लोग उसका सश्चय करते हैं; अतः दैवीसम्पद् का मान होने से लोग उसको प्राप्त करने लगते हैं। उसके प्राप्त हो जाने पर स्वाभाविक स्वतन्त्रता स्वयं प्राप्त हो जाती है, कहा भी है ''दैवीसम्पद् विमोक्षाय निवन्धायासुरी मता।''
- (३) ऊँचा आदर्शे—जिस व्यक्ति अथवा समाज का आदर्श ऊँचा रहता है उस का मन कभी नीच कामों की ओर नहीं डुलता है, उस में तेज और शान्ति का संयोग रहता है, इस उत्तम संयोग से स्वाभाविक स्वतन्त्रता बनी रहती है। जब तक हमारे भारत का आदर्श ऊँचा रहा तव तक एक ओर तो वह देवराज को भी ललकार कर कहता था "गृहाण शस्त्रं यदि सर्ग एख ते" और दूसरी ओर अपने प्राणों के समान प्यारी श्रुति की निन्दा करने वाले की भी स्तुति इस प्रकार किया करता था।

"निन्दिस यज्ञविधेरहरहश्रुतिजातं सदय-हृदय-देशित-पशुधातम् । केशव ! धृत-बुद्ध-शरीर जय जगदीश हरे ! ॥"

ऐसे तेज और ऐसी शान्ति के प्रसाद से ही भारत में पूर्ण स्वाभाविक स्वतन्त्रता रहती थी।

इति वैशिकशास्त्रे स्वातन्न्याध्याये स्वाभाविक-स्वातित्रिको नाम चतुर्याह्निकः।

## पश्चम आह्निक

## यूरपीय-स्वातन्त्रय-दिग्दर्शन

इस अध्याय के पूर्वीह्निकों में कहे हुए उपायों से प्राचीन काल में भारत को स्वतन्त्रता की खोज करनी नहीं पड़ती थी, वरन् स्वतन्त्रता को भारत की खोज करनी पड़ती थी। किन्तु दशान्तर से अब नाभि से कस्तूरी निकल गई है, केवल सूखा चमड़ा पड़ा हुआ है जिस में अबतक मृगमद के पूर्व संस्कार कुछ-कुछ बने हुए हैं और चाम के सड़ जाने से उस में कुछ-कुछ दुर्गन्ध भी आने लगी है; इसमें चाहे कोई यह अनुमान कर ले कि ऐसे दुर्गन्धयुक्त चमड़े में सुगन्ध कभी रही न होगी, अथवा कोई यह अनुमान कर ले कि जिस पदार्थ के पूर्व-संस्कार ऐसे सुन्दर हैं वह स्वयं कैसा मनोहर न होगा। जो कुछ हो, अब तो कहा यह जाता है कि प्राचीन काल में भारत स्वतन्त्रता को जानता ही न था, अंग्रेजी साहित्य के प्रसाद से अब उसकी दृष्टि स्वतंत्रता की ओर जाने लगी, और यह भी कहा जाने लगा है कि स्वतन्त्रताह्मी यज्ञाग्नि की अरणि यूनान, सिम्ध उसके यूरप की अन्य जातियाँ, आज्य उस का अंग्रेजी साहित्य है, यह पावन स्वतन्त्रताह्मी यज्ञाग्नि यूरपह्मी वेदी में ज्वलित हुई और वहीं फलीभूत भी होती है।

स्वतन्त्रता की अरणि कहे जाने वाले यूनान के लेखकों में सुविख्यात आचारं अरिष्टोटलस् सबसे श्रेष्ठ समभे जाते हैं, उनके मतानुसार स्वतन्त्रता के दो तत्त्व हैं:—

- (१) बारी-बारी से सब ब्यक्तियों का शासक और शासित होना, अर्थात् एक बार प्रत्येक ब्यक्ति को शासन करने का अवसर मिलना और जाब उसकी शासन की बारी हो चुकती है तब उसका दूसरे ब्यक्ति के शासन को स्वीकार करना।
  - (२) मनुष्य का जिस प्रकार चाहे उस प्रकार रह सकना।

उनत स्वतन्त्रता के पहले तत्त्व का अर्था ठीक समभ में नहीं आता; क्योंकि एथन्स के समान छोटी रियासत में एक बार सब को शासन करने का अवसर चाहे मिल जाय, किन्तु किसी बड़े राज्य में ऐसा होना तब तक सम्भव नहीं कि जब तक उसकी छोटी-छोटी रियासतों में अनेक टुकड़े न किए जायें। दूसरे तत्त्व के विषय भी यह कहना पड़ता है कि जब तक समस्त समाज सत्त्वमय न हो तब तक मनुष्य जैसे चाहे वैसे नहीं रह सकता है। इस दूसरे तत्त्व से राजसिक और तामसिक समाजों में अनेक प्रकार के अनर्थ और उत्पात होते हैं।

अतः पाश्चांत्यों ने अरिष्टोटल के स्वतन्त्रता के तत्त्वों की व्याख्या यों की है कि स्वतन्त्रता का एक अंश है नागरिकों का शासन-प्रबन्ध में किसी न किसी रूप में

शरीक होना, और दूसरा अंश है व्यक्तियों के निज कार्यों में यथाशक्य राज्य का हस्तक्षेप न होना।

यदि उक्त व्याख्या के अनुसार नागरिकों का किसी न किसी रूप में शासनप्रबन्ध में शरीक होना स्वतंत्रता कहा जाय, तो हिन्दुस्तानियों का अपनी इच्छा
के प्रतिकूल किसी सेशन्स के मुकदमें में; जहाँ उनकी सम्मित को मानना अथवा न
मानना जज की इच्छा पर निर्भर रहता है और कभी उनकी राय की परवाह भी
नहीं की जाती है, एसेसर होना भी स्वतंत्रता कहा जायगा, क्यों कि एसेसर होना भी
शासन प्रबन्ध में शरीक होना है। तो क्या ऐसी एसेसरी स्वतन्त्रता कही जा सकती
है। ऐसे और भी उदाहरण दिए जा सकते हैं जिन में मनुष्यों को अपनी इच्छा के
प्रतिकूल शासन कार्य में शरीक होना पड़ता है। यदि इस प्रकार अपनी इच्छा के
प्रतिकूल शासन कार्य में शरीक होना स्वतन्त्रता कहा जाय, तो यवन स्वतन्त्रता क
उक्त दो तत्त्वों में परस्पर विरोध आ जाता है। अतः इस व्याख्या से उक्त स्वतन्त्रता
का अर्थ समभने में कुछ सहायता नहीं मिलती।

उक्त स्वतन्त्रता के पहले तत्त्व का अर्थ किन्हीं के मतानुसार निर्वाचन पद्धित का राज्य है; किन्तु इससे भी ठीक समाधान नहीं होता है, क्योंकि:—

- (१) सब लोग एक प्रवृत्ति एक मत के नहीं होते, अतः सब एक ही प्रतिनिधि का निर्वाचन नहीं करते हैं, भिन्न-भिन्न दलों से भिन्न-भिन्न प्रतिनिधि चुने जाते हैं; किन्तु राज्य प्रवन्ध उसी प्रतिनिधि के हाथ में दिया जग्ता है जिस के पक्ष में मता-धिक्य होता है; अतः निर्वाचन पद्धित के राज्य में अल्पांश लोगों को अपनी इच्छा के प्रतिकृत अधिकांश लोगों की बात माननी पड़ती है।
- (२) निर्वाचित पद्धित के राज्य में बहुधा चतुर राजसिक लोगों का ही निर्वाचन हुआ करता है, वेही अग्रसर होते हैं; किन्तु ऐसे मनुष्यों के शासन में लोग सुखशान्ति से जैसे चाहें वैसे नहीं रह सकते हैं, ऐसे प्रितिनिधि उदरानल के समान होते हैं, जबतक उनके लिए बाह्य पक्षरूपी अन्न पचाने को रहता है तब तक सब ठीक निभता है, किन्तु जब वह अन्न नहीं रहता है तो वे स्वपक्षरूपी आँतों को जलाने लगते हैं।
- (२) निर्वाचन पद्धति के राज्य में बहुधा सम्पत्ति की तूती बोला करती है, जसमें निर्धनों का चुनाव होना बहुत कठिन होता है, चाहे वे बड़े सुयोग्य हों। ऐसे राज्य रिपब्लिक का जामा पहने हुए प्लूटोक्रसी होते हैं। उनमें प्रजा के नाम में धनवानों का डंका बजा करता है, अरिष्टोक्रसी से लड़ने के समय वे प्रजातन्त्र, किन्तु लाभ उठाने के समय धनिकतन्त्र हो जाते हैं।

प्रजाप्रतिनिधि-मण्डल का सर्वोत्तम उदाहरण इङ्गलिस्तान की पारलियामेण्ट कही जाती है; परंतु उसमें भी अकिंचन की सुनवाई बहुत कम होती है; इसी कारण इङ्गलिस्तान में उन दिनों बोलशेविज्म का भय हो रहा है, इसी कारण वहाँ साहू कार . और मजदूर एक दूसरे को दबाने की चेष्टा कर रहे हैं, इसी कारण वहाँ वारबार हड़तालें हो रही हैं जिनकी दुर्गन्छ अब भारत में भी फैलने लगी है; गत महासमर के दिनों में पारिलयामेण्ट ने गरीव लोगों को उनके इच्छानुसार रहने नहीं दिया, उन से कई काम उनकी इच्छा के विरुद्ध करवाए गये, कन्सक्रिपशनका नियम बनाकर बलात् उनको युद्ध में भेजकर कटवाया । कहने का तात्पर्य्य यह है कि पारलियामेण्टरी राज्य भी अरिष्टोटल की स्वतन्त्रता का अभिप्रेत नहीं हो सकता, चाहे इन दिनों इङ्गलिस्तान में संसार के अनेक देशों की अपेक्षा अधिक स्वतन्त्रता हो । किन्तु इङ्गलि:तान की स्वतन्त्रता का हेतु उसकी पारलियामेण्ट नहीं है उसके वास्तविक हेतु हैं भारत आदि इङ्गलिस्तान के अधिकृत देश; क्योंकि किसी जाति अथवा व्यक्ति का ऐहिक श्रेय बहुत कुछ उसके संसगियों के गुण दोषों से होता है, न कि केवल उसके ही गुणों से; इसी प्रकार इङ्गलिस्तान की वर्तमान अवस्था भी बहुत कुछ भारत आदि देशों के गुणदोषों से बनी हुई है। यदि आज भारत के वर्तमान गुणदोषों में परिवर्तन हो जाय, तो कल ही इङ्गलिस्तान की अवस्था विलकुल दूसरी हो जायगी, पारिलयामेण्ट वसी ही रहेगी परन्तु वे कलाएँ जिनसे इंग्लिस्तान में स्वत-न्त्रता इन रिनों विराज रही हैं अन्यया हो जाएँगी।

आचार्य अरस्तू की स्वतन्त्रता का भाव चाहे जो कुछ हो किन्तु यूरप के भिन्नभिन्न स्वतन्त्रतारूपी इत्रों में आधार अरिष्टोटल का स्वतन्त्रतारूपी चन्दन का ही है;
पूर्व काल में उसका पहला तत्व स्वतन्त्रता समभा जाता था, जिससे रोम में पहले
अराजकवाद की अग्नि प्रज्विति हुई जिसकी चिनगारियाँ अव प्रायः समस्त यूरप
में फैल गई हैं और धीरे-धीरे सारे संसार में फैलती जा रही हैं; अव इन दिनों उस
स्वतन्त्रता के दूसरे तत्व की ओर यूरप का ध्यान गया है, इस दूसरे तत्व रूपी
भंभा ने इन दिनों यूरोपीय समाज-रूपी समुद्र को आकुल कर रखा है। इस की
व्याख्या में वहाँ अनेक प्रन्थ लिखे गये और लिखे जा रहे हैं, आचार्य मिल की
'लिवर्टी' नाम ह पुस्तक एक प्रकार से इस की ही विस्तृत व्याख्या है; यहीं इन दिनों
सोध्यिलिज्य का मूल और वोल्शेविज्य का मन्त्र हो रहा है; किन्तु कहा नहीं जा
सकता कि विना हमारे आर्ष देशिकशास्त्र का सहारा लिए वे कहाँ तक सिद्धार्थ

अंग्रेजी दिशिकशास्त्र में स्वतन्त्रता की कोई एक परिभाषा नहीं देखी जाती, उसमें अनेक भिन्न-भिन्न परिभाषाएँ पाई जाती हैं, कारण इसका यह है कि इङ्गलि-

स्तान के लोगों को जब जिस प्रकार के कष्ट हुए तब उस प्रकार के कष्टों से छुट-कारा पाना स्वतन्त्रता कहा गया । अतः—

- (१) किसी के मतानुसार, जिस देश में अन्न की प्रशस्ति नहीं होती वहां स्वतन्त्रता भी नहीं हो सकती है।
- (२) किसी के मतानुसार, पारिलयामेण्ट पद्धति का राज्य स्वतन्त्रता कहा जाता है।
- (३) किसी के मतानुसार, शासक का न होना स्वतन्त्रता कही जाती है; जितनी शासन की मात्रा कम होती है उतनी स्वतन्त्रता की मात्रा अधिक होती है, और पूर्ण अशासकता पूर्ण स्वतन्त्रता कही जाती है।
  - (८) किसी के मतानुसार अत्यन्त शासन न होना स्वतन्त्रता कहो जाती है।
- (५) किसी के मतानुसार शासन का प्रजा के अन्तः करण के अनुकूल होना और लोगों का उस शासन को सहर्प पालन करना स्वतन्त्रता कही जाती है।
- (६) किसी के मतानुसार सब सयाने मनुष्यों का राजकार्य में हस्तक्षेप हो सकना स्वतन्त्रता कही जाती है।

ऐसी और भी अनेक परिभाषाएँ हैं, जिन सबका उल्लेख यहाँ नहीं हो सकता। प्रोफेसर सीजी ने उक्त सब परिभाषाओं का सार लेकर स्वतन्त्रता के तीन अर्थं कहे हैं:—

पहला, जातीय स्वतन्त्राता — अर्थात् अपनी जाति का किसी दूसरी जाति के अधीन न होना;

दूसरा, राज्यं का उत्तरदायित्व—अर्थात् प्रजा के पूछने पर राज्य का अपनी कार्यवाही को प्रजा को समभाना और उसकी कार्यवाही को प्रजा के मतानुसार न पाए जाने पर प्रजा में राज्य में परिवर्तन कर सकने की शक्ति होना;

तीसरा, राज्य की शक्ति का परिमित होना—अर्थात् राज्य को मनमानी कर सकने की शक्ति न होना।

सीली के मतानुसार स्वतन्त्रना के उक्त तीन अर्थों में से तीसरा अर्थ सबसे अच्छा समक्ता जाता है, जितनी राज्य की शक्ति परिमित होती है उतने लोग स्वतन्त्र कहे जाते हैं, उनके अनुसार स्वतन्त्रता सदा अच्छी ही नहीं होती, देशकाल निमित्तानुसार वह अच्छी और बुरी दोनों होती है, जब वह पूर्ण रूप में होती है तब सनाज शासकहीन होकर निरङ्कुश हो जाता है, जो बात कभी अभीष्ट नहीं हो सकती। इसके प्रतिपक्ष राज्य को जब मनमानी करने दी जाती है तब वह काला-न्तर में भयद्भर और दु:खदायी हो जाता है; अतः राज्यशक्ति को अमर्याद और

असीम न होने देना अत्यन्त आवश्यक है। प्रोफेसर सीली के मतानुसार यह स्वत-न्त्रता का सबसे अच्छा रूप है।

जर्मन आचार्य फौन ट्राइचे के मतानुसार शासक और शासितों के वीच एक-रसवाहिता अर्थात् शासक की आज्ञा का प्रजा के अनुकूल होना और प्रजा का उस आज्ञा को शुद्ध अन्तः करण से स्वेच्छा-पूर्वक पालन करना स्वतन्त्रता के दो आधार हैं, एक ओर बुद्धिसङ्गत नियम और दूसरी ओर उनका सहर्ष पालन होना।

फौन ट्राइचे के मतानुसार यह समक्षना भूल है कि राज्य के देने से स्वतन्त्रता प्राप्त होती है, वस्तुतः प्रजा की स्वतन्त्रता की रक्षा करना ही राज्य का राज्यत्व है, जो राज्य प्रजा की स्वतन्त्रता की रक्षा नहीं करता है वह राज्य ही नहीं। यह समक्षना भी मूखंता है कि स्वतन्त्रता केवल किस्टिट्यू शनल मौनार्की अथवा रिपि कि में ही होती है अन्यत्र नहीं। इस मूखंता का प्रचार इन दिनों बढ़ता जा रहा है। लोगों में यह विचार फैलता जा रहा है कि निर्वाचन पद्धित का राज्य, जिसमें प्रजा अपने प्रतिनिधियों द्वारा आप शासन करती है और कानून-कायदे बनाने में शरीक रहती है, स्वतन्त्रता है; यह स्वतन्त्रता का आभास मात्र है; वोट देकर शासक को चुनने से ही स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं हो जाती है क्योंकि अधिकांश प्रजा के मतानुसार जहाँ शासन होता है और उनके मतानुसार कानून कायदे बनते हैं, उन लोगों की जो अधिकांश प्रजा के अन्तगंत नहीं होते हैं उस शासन और उन कानून कायदों का अपनी इच्छा के प्रतिकूल पालन करना पड़ता है; अपर च ऐसे राज्य में लोगों को फुसला कर निर्वाचित हुए पण्डितमानी लोग धीरे-धीरे प्रजा की छोटी २ बातों में हस्तक्षेप करने लगते हैं। स्वतन्त्रता प्रत्येक पद्धित के राज्य में हो सकती है यदि उसमें शासक और शासितों के बीच एक-रस-वाहिता हो।

फौन ट्राइचे के उक्त विचारों का सार यह है कि प्रत्येक मनुष्य का सहर्ष उन नियमों का पालन करना, जो उसके व्यष्टिगत और समष्टिगत हित के लिए बने होते हैं, स्वतन्त्रता कही जातो है; इस स्वतन्त्रता की रक्षा करना राज्य का, चाहे वह किसी पद्धति का हो, एक मात्र धर्म है।

अस्या त्यागकर यदि हमारे आर्ष धर्मशास्त्र पर विचार किया जावे तो फीन ट्राइचे के विचार यों कहे जा सकते हैं कि प्रत्येक मनुष्य का अपने वर्णाश्रम धर्भ का पालन करने से देश में स्वतन्त्रता रहती है। अत एव:

"तृपस्य वर्णाश्रमपालनं यत् स एव धर्मो मनुना प्रणीतः ।

इतिदैशिकशास्त्रे स्वातन्त्र्याध्याये यूरपीय स्वातन्त्र्य विग्दर्शनो नाम पश्वमाह्मिकः ।

#### विराडध्याय

तब तक कोई पूर्व अध्याय में कहे हुए स्वातन्त्र्यसाधन के उपायों को काम में नहीं ला सकता है जब तक समाज में व्यिष्टिरूप और समिष्टिरूप से बाह्याभ्यन्तरिक अवस्था अनुकूल न हो; ऐसी अनुकूल अवस्था विराट् के जागृत हुए विना हो नहीं सकती। यह पहले कहा जा चुका है कि भगवती प्रकृति ने सामाजिक जीवों को, परस्पर श्रेय के लिए, विराट् शक्ति दी है, जब संसार में सत्त्व का आधिक्य होता है तब समाजों और व्यक्तियों की अवस्था सरल होती है, कोई समाज किसी समाज का और कोई व्यक्ति किसी व्यक्ति का अनिष्ट नहीं चाहता है, तब उस समय यह विराट् अव्यक्त रूप से निराधार होकर काम करता है, और जब सत्त्र का हास और रजस् की वृद्धि होने लगती है तब समाजों और व्यक्तियों की अवस्था जिल्ल होने लगती है; एक समाज दूसरे समाज का, एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति का अनिष्ट करने लगता है; तब उस समय विराट् उस सामाजिक जिल्ला को सुलक्षाने के लिए कुछ ऐसे व्यक्तियों को अपना आधार बनाकर, कि जिनमें उसका तेज विशेषतया व्याप्त रहता है एक व्यस्थापक शक्ति को उत्पन्न कर देता है जो शक्ति समाज को अपनो छाया में ले लेती है, ज्यों-ज्यों समाज में जिल्लता बढ़ती जाती है त्यों त्यों इस व्यवस्थापक शक्ति की आवश्यकता भी बढ़ती जाती है।

जब इस व्यवस्थापक शक्ति का प्रभाव समाज के अधिकांश में होता है तव वह राज्य कही जाती है।

जब उसका प्रभाव समाज के अल्पांश में होता है तब वह ब्यूह कही जाती है। जब विराट्के अल्पांशन्त होने से वह शक्ति प्रभावशून्य होती है तब वह संघ के नाम से कही जाती है।

राज्य, ब्यूह और संघ सबका मूल कारण विराट् ही है; ज्यों ज्यों विराट् प्रवल रूप से बहुगत होता जाता है त्यों त्यों अनवस्थित समाज संघ में, संघ ब्यूह में और ब्यूह राज्य में परिणत होते जाते हैं, और ज्यों ज्यों विराट् का हास होता जाता है त्यों-त्यों राज्य ब्यूह में, ब्यूह संघ में अनवस्थित समाज में फ्रष्ट होते जाते हैं और जब कालान्तर में विराट् का लोप हो जाता है तो राज्य अति-दीर्घ-संस्कार के कारण चक्की के समान स्वयं चलता जाता है तब कालान्तर में वह अपने कर्त्तंब्य से फ्रष्ट हो जाता है, तब यह विराट् प्रजा में संघ रूप से प्रकट होने लगता है, फिर इन्हीं संघों के मिलने से ब्यूह बन जाता है और अन्त में वह ब्यूह उस कर्त्तंब्य फ्रप्ट राज्य

को हटाकर उसके स्थान में नवीन राज्य को स्थापित कर देता है। यदि मिथ्या आचार विचार के कारण अथवा प्रलय क्रम के आरम्भ हो जाने से अर्थात् नाश का समय आ जाने से वह समाज निर्विराट् हो चुका हो तो कोई दूसरी जाति आकर उस विराट्ण्न्य जाति के राज्य को निकाल कर उसके स्थान से अपना राज्य स्थापित कर देती है, और जब उस विपर्यस्त जाति में विराट् का पुनरुदय होने लगता है तव उसका ध्यान प्रथम राज्य की ओर जाने लगता है, क्योंकि समाजरूपी शरीर में आमाणय राज्य होता है, जैसे शरीर में समस्त रसों का संचार आमाशय के द्वारा होता है एवं समाज में समस्त भलाई बुराई का संचार राज्य के द्वारा होता है; जैसे मिथ्या आहार-विहार के कारण आमाशय की क्रिया थोड़ी भी न्यूनाधिक होने से समस्त शरीर बिगड़ जाता है एवं राज्य के थोड़ा भी अपने धर्म से विचलित होने पर समस्त समाज विपयस्त हो जाता है। जैसे चतुर वैद्य किसी रोग के शारीरिक रोग का निदान करते समय सबसे प्रथम उसके आमाशय के विषय में पूछ ताछ करते हैं, यदि आमाशय ठीक हो अथवा उसके सुधरने की आशा हो तो रोगी को साध्य समभते हैं अन्यथा रोग को असाध्य कह देते हैं, एवं चतुर देशिकाचायं भी किसी जातीय ांग का निदान करते समय सबसे प्रथम राज्य के विषय में पूछताछ करते हैं, यदि राग्य अनुकूल हो अथवा उसके अनुकूल होने की आशा हो तो रोगों को साध्य अन्यया असाध्य समभते हैं; अतः विराट् के पुनरुदय काल में विपर्यस्त जाति का ध्यान राज्य की ओर जाना स्वाभाविक होता है।

### भयम आह्निक

### राज्य विभाग

अतएव मनुष्य समाज में राज्य सबसे आवश्यक अङ्ग समभा जाता है, रजोगुण के अधिक्य से उत्पन्न हुई साभाजिक जिटलता को सुलभाने के लिए विराट् उसको उत्पन्न करता है और ज्यों ज्यों समाज में रजस् का आधिक्य होता जाता है त्यों त्यों राज्य की आवश्यकता भी बढ़ती जाती है। राज्य का एक मात्र उद्देश्य है सामाजिक जिटलता को सुलभाना न कि उसको बढ़ाना, जो राज्य सामाजिक जिटलता को बढ़ाता है वह अस्वाभाविक होता है। विराट्युक्त समाज में राज्य अस्वाभाविक होने नहीं पाता, अस्वाभाविक बह केवल विराट् ही समाज में होता है, किसी समाज में अस्वाभाविक राज्य का निभ जाना उस समाज को निविराट् अवस्था को सूचित सामाजिक जिटलता को सुलभाने के वदले शासन करने की होने लगती है, कालान्तर में शासन करना ही उसका मुख्य उद्देश्य हो जाता है।

संक्षेपत: सामाजिक जटिलता को सुलभाने वाला अथवा ऐसा सम्भा जाने वाला जनसमुदाय जिसका पालन, पोषण, गौरव और अनुवर्तन समाज प्रेम अथवा भय के कारण करता है राज्य कहा जाता है।

पहले प्रकार के जनसमुदाय का पालनपोषण, गौरव और अनुवर्तन मुबुद्ध लोग प्रेम के कारण और कुबुद्धि लोग भय के कारण करते हैं।

दूसरे प्रकार के जनसमुदाय का पालन-पोषण-गौरव और अनुवर्तन मुबुद्ध लोग भय के कारण और कुबुद्धि लोग प्रेम के कारण करते हैं।

राज्य के मुख्य दो भेद होते हैं, एक स्वराज्य और दूसरा परराज्य।

स्वराज्य उस राज्य को कहते हैं जिसके सञ्चालक अपनी जाति के लोग होते हैं और उन लोगों का मुख्य प्रयोजन अपनी जाति का हित साधन होता है और उसकी निष्पत्ति भी उन्हीं के हाय में होती है। विना इन तीन बातों के संयोग के कोई राज्य स्वराज्य नहीं कहा जाता है।

परराज्य उस राज्य को कहते हैं जिसके सञ्चालक अपने जाति के नहीं होते हैं अथवा अपनी जाति के ऐसे लोग होते हैं कि जिनका मुख्य प्रयोजन अपनी जाति का हित—साधन नहीं होता है, अथवा उनके हाय में स्वजाति हित की निष्पत्ति नहीं होती है। इन तीन बातों में से एक के होने से भी राज्य परराज्य कहा जाता है।

पुन: स्वराज्य दस प्रकार का होता है:-(१) ब्राह्म, (२) आर्ष, (३) प्राजापत्य, (४) दैव, (५) मानव, (६) आसुर, (७) याक्ष, (६) राक्षस, (६) पैशाच, और (१०) मानव।

जब समाज में विराट् सोलह कलाओं से जागृत रहता है, दैवीसम्पद् समिष्टिगत होकर विराजी रहती है, सर्वत्र सद्भाव रहता है, कोई किसो से छोटा बड़ा नहीं समभा जाता है, सत्व का आधिक्य होता है जिसके कारण समाज को अवस्था सर्वत्र सरल होती है; अतः किसी प्रकार के नित्य ज्ञासन की आवश्यकता नहीं होती है, केवल सामाजिक संहति और ज्यावहारिक सौकर्य्य को बनाए रखने के लिए समाज का केन्द्र माना हुआ कोई दक्ष जन-समुदाय सौहद शासन करता है तो राज्य ब्राह्म कहा जाता है।

ब्राह्मराज्य में लोगों में अखण्ड साम्यभाव और पूर्ण आनन्द छाया रहता है, श्री सोलह कलाओं से सर्वत्र विराजी रहती है. अतः उनकी वाञ्छा केयल दिश्वजन्या बुद्धि के लिए होती है, विश्वरूपा सहानुभृति और महासङ्कल्पशक्ति उनमें ऐसी व्याप्त रहती है कि उनकी समस्त चेष्टा समस्त उद्योग अ।ब्रह्मस्तम्बपर्यन्त सबको तृप्त करने के लिए होता है। वे न किसीके देश को ताकते हैं, न कोई उनके देश को ताकता है। इस राज्य का चित्र महालयपक्ष के पहले नौ दिनों में खिचा रहता है जब कि घर-घर देविंप पितृ मानवों की, जन्मजन्मातर के बान्धवों और मित्रों की, सप्तद्वीप निवासियों की, आन्नह्यस्तम्बपर्यन्त समस्त प्राणियों की तृप्ति और सुखशान्ति चाही जाती है, की, आन्नह्यस्तम्बपर्यन्त समस्त प्राणियों की तृप्ति और सुखशान्ति चाही जाती है, सर्वत्र परस्पर प्रेमपूर्वक सर्वत्र एक प्रकार के नवीन अन्नों से अतिथि सत्कार होता है, सर्वत्र परस्पर प्रेमपूर्वक निमन्त्रण होते हैं।

जब समाज में विराट् कहीं कहीं निर्वेल हो जाता है, दैवीसम्पद् समिष्ट रूप से विराजी नहीं रहती है, सार्वित्रक समभाव में कुछ त्रुटि आ जाती है तथापि कोई किसी से छोटा-बड़ा नहीं समभा जाता है, सत्त्व का ह्रास, रजस् की वृद्धि होने लगती है, जिसके कारण समाज की अवस्था कहीं कहीं जिटल हो जाती है; अतः अति मृदुल नित्य शासन की आवश्यकता होती है। आसुरी सम्पद् के प्रावल्य को रोके रखने के लिए दैवीसम्पद्युक्त विशेष जनसमुदाय के मतानुसार ऋजु उदार स्वतन्त्र शासन हुआ करता है तो राज्य आर्ष कहा जाता है।

आर्प राज्य में प्रायः ब्राह्म राज्य की सी बार्ते होती हैं किन्तु साम्यभाव किञ्चित् खण्डित हो जाता है, विश्वजन्या बुद्धि में कुछ शौषित्य आ जाता है, शक्तिसंचय की उनको कुछ आवश्यकता जान पड़ती है। महालयपक्ष के उत्तर छह दिनों में इस राज्य का चित्र खिंचा रहता है, जबिक पहले को सी विश्व तृप्तिकामना और वैसा अतिथि-सत्कार और वैसा परस्पर निमन्त्रण केवल कहीं-कहीं देखने में आते हैं, सर्वत्र शक्ति पूजा के लिए तैयारी होने लगती है।

जब समाज में विराट कहीं कहीं खण्डित हो जाता है, दैवीसम्पद् का अधिक हास होने लगता है, कहीं समभाव और कहीं विषम भाव देखा जाता है, गुणभेद के अनुसार लोग छोटे बड़े माने जाने लगते हैं, सत्व और रजस् बराबर होते हैं जिसके कारण समाज की अवस्था सर्वत्र कुछ कुछ जटिल हो जाती है; अतः मृदुल नित्य शासन की आवश्यकता होती है, रजस् से उत्पन्न हुई सामाजिक जटिलता को सुलभाने के लिए विशेषगुणवाले लोगों से चुने हुए दैवीसम्पद्युक्त विशेष जन समुदाय के इच्छानुसार ऋजु उदार कौलपत्यशासन हुआ करता है तब राज्य प्राजापत्य कहा जाता है।

प्राजापस्य राज्य में साम्यभाव वैसा ही रहता है कि जैसा आर्ष राज्य में किन्तु लोगों को नेताओं की आवश्यकता होने लगती है। उनमें विश्व-जन्या बुद्धि बहुत कम रह जाती है, अन्तर्जातीय समस्या के उपस्थित होने के कारण सर्वत्र दैशिकधर्म की चर्चा होने लगती है, घर-घर शक्ति की उपासना होने लगती है, लोगों के मन में दिग्विजय की लालसा होने लगती है। महालय पक्ष का अन्त होकर नवरात्र का आरम्भ हो जाता है, सब बड़े घरों में देवासुर संग्राम की चर्चा होने लगती है, सर्वत्र

दुर्गापूजा होने लगती है, सर्वत्र ''रूपं देहि जयं देहि यशो देहि द्विषो जिह''की व्विनि मूँजने लगती है।

जब समाज में विराट् कहीं कहीं अन्तर्लीन हो जाता है, दैवीसम्पद् कम रह जाती है, विषमभाव का आधिक्य हो जाता है। गुण कमें के अनुसार लोग छोटे-बड़े समभे जाते हैं, सत्व की अपेक्षा रजस् अधिक होता है जिसके कारण समाज की अवस्था जिल्ल हो जाती है; अतः यथोचित मृदुल नित्य शासन की आवश्यकता होनी है, रजस् से उत्पन्न हुई सामाजिक जिल्ला को सुलभाने के लिए दैवीसम्पद्-युक्त अधिष्ठाता के मतानुसार दैवीसम्पद्युक्त अन्वयागत जन समुदाय के इच्छानुसार ऋगु उदार कौटुम्बिक नित्य शासन होता है तब राज्य दैव कहा जाता है।

दैवराज्य में सब बातें प्राजापत्य राज्य की सी होती हैं किन्तु लोगों को अगुओं के बदले शासकों की आवश्यकता होने लगती है, सिवत हुई शक्ति का निरोध न हो सकने के कारण घर-घर शस्त्रपूजा होने लगती है, दिग्विजय के लिए प्रस्थान हो जाता है। विजयादशमी के दिन इस राज्य का चित्र खिचा रहता है। इस दिन अब तक बड़े बड़े घरों में शस्त्र पूजे जाते हैं, घाड़े सजाए जाते हैं, राजाओं की सेनाएँ सन्नद्ध की जाती हैं।

जब समाज में कहीं कहीं विराट् का लोप हो जाता है, दैवीसम्पद् आसुरी सम्पद् को आक्रान्त किए रहती है, विषमभाव का आधिक्य हो जाता है, गुण कमं के अनुसार लोग छोटे बड़े समके जाते हैं, सत्व की अपेक्षा रजस् अधिक हो जाता है, और कहीं कहीं तमोगुण भी दृष्टिगोचर होने लगता है जिसके कारण समाज की अवस्था जटिल और विषम हो जाती है; अतः न बहुत मृदुल और न बहुत कठोर नित्यशासन की आवश्यकता होती है। रजस् से उत्पन्न हुई जटिलता को सुलक्षाने, तमोगुण की वृद्धि को रोकने के लिए गुणवानों का आदर करनेवाले प्रजा के अनुकूल रहनेवाले दैवीसम्पद्युक्त अन्वयागत व्यक्ति के आज्ञानुसार उदार नित्यशासन होता है तो राज्य मानव कहा जाता है।

मानव राज्य में दैवराज्य के सब गुण होते हैं किन्तु दिग्विजय से प्राप्त हुई अतिरिक्त सम्पत्ति के भर जाने के कारण लोगों की हिच विलास और आडम्बर की ओर होने लगती है, अनेक कलाकौशलों का आविर्भाव होने लगता है, घर घर भगवती कमला के पदिचह्न दिखाई देते हैं, दुर्गा पूजा के बदले लक्ष्मीपूजा होने लगती है। इस राज्य का चित्र आशिवन पूर्णिया और कार्तिकी अमावस्या के दिन दिखाई देता है जबिक घर-घर सफाई और सजावट होती है, सर्वत्र दीपोत्सव मनाया जाता है, सोलह प्रकार की श्रृङ्गार सामग्री और सोलह प्रकार के सिक्कों से भगवती पद्मालया का अर्चन किया जाता है।

अय समाज में विराद समिष्टि हुए से णिथिल हो जाता है, वैवीसम्पद् आगृरी सम्पद् से आक्रान्त हो जाती है, सर्वत्र विषमभाव रहता है, गुणकर्म का विचार न होकर आधिक अवस्था और अपकरण शक्ति के अनुसार लोग छोटे वड़े सम से जाते हैं, सत्व की अपेक्षा तमस् और तमस् की अपेक्षा रजस् अधिक होता है, जिसके कारण समाज की अवस्था शोचनीय हो जाती है. अपना अधिकार बनाए रखने के लिए प्रजा के मत और हित की उपेक्षा करनेवाले आसुरी सम्पद्युक्त और अन्वयागत व्यक्ति के आज्ञानुसार कुटिल और अनुदार नित्यशासन होता है तो राज्य आसुर कहा जाता है।

आसुर राज्य में शासक और प्रजा के बीच नित्य अर्थवैपम्य रहता है, शासक को अपने पद की और प्रजा को अपनी टोपी की चिन्ता बनी रहती है। प्रजा को दवाए रखने के लिए बल, त्रास और कौटिल्य का प्रयोग होता है। अनेक उपायों से प्रजा का धन हरण होने लगता है। विविध प्रकार की कूटनीति का आविर्भाव होने लगता है। दुर्वल लोग बलवानों के अत्याचार से दुःखी होने लगते हैं, 'जिसकी लाठी उसकी भैंस' होने लगती है; साधु-सज्जनों का अपमान और चलते पुर्जों का मान होने लगता है, विदेशियों को छिद्र मिलने लगता है।

जब समाज में विराट् समिष्टि रूप से विपर्यस्त होकर अनेक केन्द्रों में विभक्त हो जाता है, आसुरी सम्पद् की अत्यन्त वृद्धि हो जाती है, सर्वत्र अत्यन्त विषमभाव रहता है, राज्यानुग्रह के अनुसार लोग छोटे-वड़े समके जाते हैं। सत्व का अत्यन्त हास होकर रजस् का भी हास होने लग जाता है और तमस् की वृद्धि होने लगती है और जब बल से अथवा कौटिल्य से पद पाए हुए आसुरी सम्पद् युक्त अधिष्ठाता के इच्छानुसार प्रजा के मत और हित की उपेक्षा करनेवाले अन्वयागत जन समुदाय के आज्ञानुसार शासन होता है तब राज्य याक्ष कहा जाता हैं।

याक्ष राज्य में आसुर राज्य की सब बाते होती हैं, किन्दु समाज बहुनायक होकर छिन्न-भिन्न हो जाता है, शासक और प्रजा दोनों की बुद्धि भ्रष्ट हो जाती है, लोगों को अन्न वस्त्र का कष्ट होने लगता है, राज्य किंकत्तंव्यमूढ और दुर्वल हो जाता है, अतः देश में विदेशियों की तूतियों का शब्द सुनाई देने लगता है।

जब समाज में विराट् समिष्टिरूप से मूच्छित हो जाता है, राक्षसी सम्पद् का अर्थात् उत्पात और कौटिल्य का आधिक्य होता है, चलते-पुर्जों का मान होने लगता है, रजस् की अपेक्षा ससस् अधिक हो जाता है, स्वार्थपरायण उत्पात अथवा कौटिल्य से उच्च पद पाए हुए भी ह और स्वार्थी जनसमुदाय के आज्ञानुसार शासन होता है तव राज्य राक्षस कहा जाता है।

राक्षस राज्य में याक्ष राज्य के सव दुर्गुण होते हैं किन्तु दुःखों के असहनीय हो जाने के कारण प्रजा विप्लव मचाना आरम्भ कर देती है, भिन्न-भिन्न प्रकार के

अनिष्टों का आविर्भाव होने लगता है, देश में सरासर विदेशियों का अधिकार होने लगता है।

जब समाज में विराट् लुप्तप्राय हो जाता है, पैशाची सम्पद् का अर्थात् दास्य और मूर्खंता का आधिक्य हो जाता है, उत्पाती और उपद्रवी लोगों का मान हुआ करता है, तमस् की बहुत दृद्धि हो जाती है, प्रजा के प्रत्यर्थी, परस्पर प्रतिद्वन्द्वी सदा चिन्ताकुल, भीरु, स्वार्थी और कुटिल जनसमुदाय की कुटिलनीति के द्वारा शासन होता है तो राज्य पैशाच कहा जाता है।

पैशाच राज्य में राक्षस राज्य के सब दुर्गुण होने के यतिरिक्त देश की ऐसी कुदशा होती है कि प्रजा को अपने लोगों की अपेक्षा पराये लोग अच्छे लगने लगते है, परस्पर द्वेप होने लगता है, एक को दुःख देकर दूसरा सुखी होने लगता है, विदेशी निमन्त्रित होकर बुलाये जाने लगते हैं।

जब समाज में विराट् का लोप अथवा अन्तर्धान हो जाता है, पाशवी सम्पद् का अर्थान् उदरपरायणता और निषयभोगेच्छा का आधिक्य हो जाता है, नीच स्वार्थी नेतृमानियों के बबूलों से समाज अनेक संघों में विभक्त हो जाता है। कभी दो-चार छोटे बबूलों के मिलने से एक बड़ा बबूला बन जाता है और कभी एक बड़ा बबूला फूट कर दो-चार छोटे बबूले बन जाते हैं, सर्वत्र अर्थवैषम्य और पशुबुद्धि के कारण सबका एकमत होकर कोई काम करना कठिन हो जाता है, सर्वत्र पेट पालने की धुन छायी रहती है, भय-बल कौटिल्य-प्रलोभन से अलग-अलग शासन हुआ करता है तो राज्य पाशब कहा जाता है।

पागव राज्य में पैशाच राज्य के सब दुर्गुणों के अतिरिक्त लोग ऐसे नीच और दुर्बुंद्धि हो जाते हैं कि वे पराये कौच की निछावर में अपनी मिणयों को लुटा देने लगते हैं, पेट की समस्या अत्यन्त जटिल हो जाती है जिससे सबके होश उड़े रहते हैं, समाज में सर्वत्र ''इरिषा परुषाच्छर लोलुपता भरिपूरि रही समता बिगता''।

राज्यों के वर्णन में यह दिखाया गया है कि पहिले पाँच राज्य के संस्कार अन्तिहित हुए सूर्य की गिरिसानुगत लालिमा के समान जाजीय रीति और उत्सवों में बहुत दिनों तक दिखाई देते हैं, किन्तु दूसरे राज्यों के संस्कार विद्युत्प्रभा के समान जन राज्यों के लोप होते ही नष्ट हो जाते हैं। कारण इसका यह है कि जब किसी जाति में विराट् शक्ति रहती है तब उसकी जातीय मिहमा और जातीय निष्पत्ति उसके रीति और उत्सवों में मिल जाया करती हैं और बहुत दिनों तक उन मिहमाओं और निष्पत्तियों की भलक जातीय उत्सवों में दिखाई देती है। किन्तु जब विराट् का लोप अथवा अन्तर्धान हो जाता है तब जाति का अधःपतन होने लगता है, वह ऐक्यणून्य और छिन्न-भिन्न होकर निश्चेतन और निश्चेष्ट हो जाती है, उसको पेट

पालने और दिन काटने के अतिरिक्त और कुछ सूभता ही नहीं; अतः उस जाति में कोई ऐसी बात नहीं होती जो जातीय उत्सवों में मनाई जाने के योग्य हो, न उसमें अपनी जातीय महिमा और निष्पत्ति को जातीय रीति से मना सकने की शक्ति और श्रद्धा होती है। अतः दूसरे पाँच प्रकार के राज्यों के संस्कार जातीय रीति और उत्सवों में नहीं देखे जाते हैं।

इन दस प्रकार के राज्यों के संयोग से बहुत प्रकार के राज्य हो जाते हैं; किन्तु उक्त दस प्रकार के राज्यों में से जिसका जिसमें अधिकांश होता है वह उसी के अन्तर्गत समक्ता जाता है; यथा यदि किसी राज्य में कुछ अंश मानव राज्य का हो और अधिकांश आसुर राज्य का हो तो वह शासुर राज्य के अन्तर्गत समक्ता जाता है, अथवा यदि किसी राज्य में अधिकांश मानव राज्य का और अल्पांश आसुर राज्य का हो तो वह मानव राज्य के अन्तर्गत समका जाता है।

उक्त दस प्रकार के राज्यों में पहिले पाँच भद्र राज्य और दूसरे पाँच भ्रष्ट राज्य कहे जाते हैं, भ्रष्ट राज्य विलोम रीति से भद्र राज्यों के ही भ्रष्ट रूप होते हैं, यया पागव राज्य ब्राह्मराज्य का, पैशाच राज्य आर्थ राज्य का भ्रष्टरूप होता है। किन्तु इससे यह नहीं समभाना चाहिए कि जब ब्राह्म आदि भद्र राज्यों का पतन होता है तब वे तुरन्त पाणव आदि भ्रष्ट राज्यों में परिवर्तित हो जाते हैं। किन्तु समभना केवल यह चाहिए कि मनुष्य समाज की उन्नति की जो कोटि ब्राह्म आदि राज्यों से सूचित होती है, अवनित की वही कोटि पाशव आदि राज्यों से सूचित होती है, अर्थात् सामाजिक उन्नति की जो कोटि, भद्र राज्यों से सूचित होती है सामाजिक अवनित की वही कोटि विलोम रीति से भ्रष्ट राज्यों से सूचित होती है। सामाजिक उन्नति और अवनति की एक ही कोटि सूचित करने और कुछ कुछ बाह्यरूप में समानता होने से भद्रराज्यों का अपने भ्रष्टरूप राज्यों से कुछ सादृश्य नहीं होता है। किन्तु मानव राज्य का आसुर राज्य से रूप में बहुत सादृश्य होता है और जब मानव राज्य का पतन होता है तब वह अपने भ्राटरूप आसुर राज्य में परिवर्तित हो जाता है; राज्य में भेद केवल तत्त्व का होता है। तत्त्वभेद के अनुसार ही उनमें वास्तविक भेद हुआ करता है, जैसा तत्त्व होता है नैसा राज्य होता है, तत्व के परिवर्तन के अनुसार ही राज्यों में भी परिवर्तन होता है।

प्रत्येक राज्य में दो बातें होती हैं:—एक तत्त्व और दूसरा रूप। समाज दैवी आसुरी राक्षसी पैशाची पाशवी सम्पदों की मात्रा राज्य का तत्त्व कहा जाता है।

राज्यतत्त्व पाँच प्रकार के होते हैं :—वैय, आसुर, राक्षस, पैशाच, पाशव । समाज की शासक-विधान-पद्धति अर्थात् शासक बनाने की रोति राज्य का रूप कहा जाता है। राज्यरूप तीन प्रकार का होता है: -- दक्ष शासन, प्रतिनिधि शासन, शासकज शासन।

कार्य साधन में प्रवीण लोगों के हाथ में शासन होना दक्ष शासन कहा जाता है।

समाज के प्रतिनिधियों के हाथ में शासन होना प्रतिनिधि शासन कहा जाता है।

वंशपरम्परागत लोगों के हाथ में शासन का होना शासकज शासन कहा जाता है।

हमारे आचार्यों के मतानुसार राज्य में रूप की अपेक्षा तत्त्व अधिक आवश्यक पदार्य समका जाता है। तत्त्व के अनुसार ही बहुधा राज्य का रूप होता है, जब तत्त्व पूर्णतया दैव होता है अर्थात् जब दैवी सम्पद् समाज में समष्टि रूप से न्याप रहती है तो राज्य ब्राह्मरूप में रहता है और जब दैवी तत्त्व का लोप होकर पाशव तत्त्व का आधिवय होता है अर्थात् जब समाज में दैवीसम्पद कां लोप होकर पाशवी सम्पद समिष्टिरूप से व्याप्त होती है तो राज्य पाशवरूप में होता है। कारण इसका यह है कि दैवी सम्पत् के उदयावपात के अनुसार विराट् का भी उदयावपात होता है और जब विराट् समाज में पूर्णरूप से उदय हुआ रहता है तो समाज में कहीं किसी प्रकार का अर्थ विपर्यय और भेद नहीं रहता है। अतः ऐसे समाज में किसी प्रकार के नित्य-शासन की आवश्यकता नहीं होती है। और जब समाज में विराट् का लोप अथवा अन्तर्धान हो जाता है तो समाज में स्वार्थ का प्राबल्य हो जाता है जिससे समाज तितर बितर होकर अत्यन्त दुवंल और बुद्धिहीन हो जाता है। जिसमें कुछ बल और कुछ कौटित्य होता है वही समाज का अग्रसर और शासक बन बैठता है। अपरच दैवीसम्पद से मनुष्य का आदर्श ऊँचा और तदितर सम्पदों से नीचा रहता है। आदर्श के अनुसार ही मनुष्यों के गुणकर्म हुआ करते हैं, जैसे गुण कर्मवाले मनुष्य होते हैं वैसा उनका समाज होता है और जैसा समाज होता है वैसा राज्य होता है। अतः दैवीसम्पद् के समष्टिरूप से व्याप्त रहने से समाज का आदर्श और उसके गुणधर्म बड़े ऊँचे रहते हैं, ऐसे समाज में सर्वत्र सख्यभाव रहता है, ऐसी अवस्था में ब्राह्म राज्य के अतिरिक्त और कोई राज्य हो नहीं सकता और जब दैवी सम्पद् का समिष्टिरूप से हास होने लगता है तो समाज का आदर्श और उसके गुणकर्म नीच होने लगते हैं। ऐसा समाज रजस् और तमस् के वशीभूत होकर पशुवृत्ति को धारण करने लगता है, जिसके हाथ में दण्ड होता है वही समाज का स्वामी बन बैठता है। दैवीसम्पद्वालों के कर्म स्वभावतः "बहुजनिहताय बहुजनमुखाय" हुआ करते हैं, तदितर सम्पद् वालों के कर्म स्विहताय स्वसुखाय हुआ करते हैं, अतः दैवीसम्पद् के

समिष्ट रूप से व्याप्त रहने से समाज में परोपकार का चलन हो जाता है, शासक और समाज में, व्यक्ति और व्यक्ति में परस्पर हितसाधन हुआ करता है, कभी कही किसी प्रकार का भेद और अर्थ वैषम्य नहीं होता है, सर्वेत्र साम्य और सन्तोप अपा निवार है। और जब देवीसम्पद् द्धाया रहता है, जो बातें केवल ब्राह्मराज्य में पाई जाती हैं। और जब देवीसम्पद् का पूर्णरूप से लोप हो जाता है तब समाज में सर्वत्र स्वार्थसाधन का चलन हो जाता है, शासक और समाज में, व्यक्ति और व्यक्ति में परस्पर अर्थ-वैषम्य हो जाता है. रु, सार्वत्र वैषम्य और असन्तोप छाया रहता है, जो बातें केवल पाशव राज्य में होती हैं। देवी सम्पद् से साम्य-वृद्धि और आसुरी सम्पद् से वैषम्य वृद्धि होती है; अतः जिस समाज में जितनी दैवीसम्पद् होती है उसमें उतना साम्य और जितनी उसमें अासुरी सम्मद् होती है उसमें उतना वैषम्य होता है; पूर्ण साम्य से ब्राह्म राज्य की और पूर्ण वैषम्य से पाणव राज्य की उत्पत्ति होती है। संक्षेपतः दैवीसम्पद् जब समिष्टिरूप से व्याप्त होती है तब विराट् शक्ति उच्च आदर्श, बहु जनहितेच्छा, साम्य-भाव पराकाष्ठा में पहुँचे रहते हैं; जब दैवीसम्पद् का लोप होने लगता है तब उक्त सद्गुणों का सङ्कोच होने लगता है और राज्य भी क्रमशः भ्रष्ट होते रहते हैं। अतः तत्त्व के भ्रष्ट होने पर केवल रूप से कोई राज्य श्रेयस्कर नहीं हो सकता है, ऐसी अवस्य में रूप चाहे कैसा ही हो किन्तु परिणाम उसका निकृष्ट ही होता है। जब तत्त्व भ्रष्ट हो जाता है तब दक्ष शासन रूप में शासन छय और अभिसन्धान में दक्ष लोगों के हाथ में होता है, प्रतिनिधिशासन रूप में प्रतिनिधान केवल विशेष व्यक्तियों का हुआ करता है, शासकज शासन रूप में शासक और समाज में अर्थ-वैयम्य हुआ करता है; यूरप इस बात का प्रत्यक्ष प्रमाण है जो इन दिनों एक प्रकार से राज्यरूपों की मानों परीक्षणशाला बना हुआ है। राज्यों की इस महापरीक्षण शाला में शासकज शासन और प्रतिनिधिशासन की परीक्षा हो चुकी है और अब दक्षशासन रूप की परीक्षा हो रही है; किन्तु दशा यूरप की किसी राज्य रूप में अभीष्ट नहीं हुई, अगीप्ट होना क्या वह इससे भी अधिक शोचनीय होती यदि एशियाखण्ड में कुछ विशेष दुगुण न आ जाते, यदि स्वेज की नहर खुदते समय मिस्र भूल में न पड़ता और भारत को अपने देशिक शास्त्र की विस्मृति न हो जाती तो आज इङ्गिलिस्तान के अयंशास्त्र और देशिक शास्त्र बिलकुल दूसरे ढङ्ग के होते। यूरप की इन दिनों जो कुछ आपेक्षिक सुदशा देखी जा रही है वह उसके राज्यरूपों का परिणाम नहीं है वरत वह संसार के कई अन्य देशों के दुर्गुणों का परिणाम है। यह स्मरण रखना चाहिए कि जातियों का उदय सदा केवल आत्म गुणों के कारण ही नहीं हुआ करता है वरन् कभी-कभी वह अपनी आसङ्गत जातियों के अवगुणों के कारण भी हुआ करता है। कहने का तात्पर्य यह है कि बिना तत्त्व की उन्नति हुए राज्य और समाज की वास्तविक उन्नति कदापि नहीं हो सकती। जैसा-जैसा राज्य तत्त्व में परिवर्तन होता है वैसा-वैसा समाज में उसका परिणाम होता है।

सब भद्र राज्यों में अधीलिखित वातें सर्वसामान्य होती हैं:---

- (१) प्रजा के सुख-दुःख से राज्य को सुख-दुःख होना।
- (२) शासन का सदा प्रजा के अनुकूल रहना।
- (३) शासननीति का स्पष्ट और सरल होना।
- (४) शासक का निःशङ्क और प्रजा का निर्भय रहना।
- (५) श्रद्धा, सन्तोष और विश्वास का समब्टिगत होता। श्रद्धाः, सन्तोष और विश्वास का समब्टिगत होता।
- (१) प्रजा के मुखदुः स्र में राज्य का उदासीन रहना अथवा उसको विपरीत-वेदना होना ।
  - (२) शासन का प्रजा से सदा अर्थविपर्यय रहना।
  - (३) शासननीति का कुटिल और दुर्गम होना।
  - (४) शासक का प्रजा से शङ्कित और प्रजा का शासक से भयभीत रहना।
- (प्) अश्रद्धा, असन्तोष, अविश्वास का समष्टिगत होना और वरावर उत्पात और विप्लवों का होते रहना ।

भद्र राज्य और भ्रष्ट राज्यों में उक्त पाँच प्रकार के भेद होते हैं; इनके अति-रिक्त दो प्रकार के भेद और भी होते हैं:—

(१) भद्र राज्यों का परिवर्तन क्रमशः क्रमपूर्वक होता है किन्तु भ्रष्ट राज्यों का परिवर्तन शीध्र और बिना क्रम के होता है।

(२) भद्र राज्यों की स्थिति प्रजा की समृद्धि और अभ्युदय पर निर्भर होती है, किन्तु भ्रष्ट राज्यों की स्थिति कटनीति पर निर्भर होती है।

यवनाचार्य अरिष्टोटल के मतानुसार भ्रष्ट राज्यों की स्थिति के लिए तीन बातें आवश्यक हैं:

- (१) प्रजा को दरिद्री और नीचवृत्ति बनाना;
- (२) लोगों में परस्पर विश्वास नहीं होने देना;
- (३) प्रजा को निस्सहाय और पौरुषहीन बनाकर किसी काम का न रखना।

क्योंकि कोई दरिद्री और नीच वृत्ति व्यिष्टि अथवा समृष्टि राज्य के विरुद्ध उठ नहीं सकती; भ्रष्ट राज्यों की कुशल तभी तक होती है कि जब तक लोगों में परस्पर विश्वास नहीं होता; निस्सहाय और पौरुषहीन अवस्या में राज्य का प्रतिरोध करना असम्भव होता है और असम्भव कार्य में कोई हाथ डालना नहीं चाहता। अतः लोगों के दरिद्री, नीचवृत्ति,। परस्पर अविश्वासी, निस्सहाय और पौरुषहीन होने से किसी के मन में राज्य का प्रतिरोध करने का विचार उठ नहीं सकता। अतः इन बातों पर भ्रय्ट

राज्यों की स्थिति निर्भर होती है; अतः ये तीन बातें अर्थात् लोगों को दरिद्री और नीचवृत्ति बनाना, लोगों में परस्पर विश्वास नहीं होने देना, प्रजा को निस्सहाय और पौरुषहीन बनाना भ्रष्ट राज्य का मुस्य उद्देश्य होता है। विस्तारपूर्वक यह कहना चाहिए कि उच्च आकांक्षावाले लोगों को दवाए रखना; वश में न आने वाले तेजस्वी लोगों को निकाल बाहर करना, लोगों को मेलमिलाप, समाजसिमिति, और शिक्षासम्बन्धी बातें न करने देना; नगर में आए हुए विदेशियों की वड़ी देखभाल करना, उनका पीछा करना, लोगों को दासों के समान रख कर उनमें ऊँचे विचार नहीं होने देना, लोगों के विचारों और कामों का पता लगाने के लिए सदा गुप्तचरों को फैलाए रखना, जहाँ जहाँ समाएँ होती हैं वहाँ वहाँ पहले से ही जासूसों को पहुँचा देना, जासूस और मुखबिरों का ढर फैलाकर लोगों का खुलकर बातें करना बन्द करा देना; लोगों के उद्योग का तत्काल पता लगा लेना, उनमें गाली-गलीज, लड़ाई-भगड़ा करवाना, सखा-मित्रों में, किसान-जमीन्दारों में, रिआया-सर्दारों में, फूट कराना; प्रजा को सदा तङ्ग रखना, करों को सदा बढ़ाते रहना, लड़ाई भगड़ों में जलका कर प्रनाका ध्यान सदा बटाए रखना, स्त्रीजनों को स्वैरिणी बनाने और गुलामों को खुण रखने का उद्योग करना ताकि स्त्रीजन अपने पुरुषों के और गुलाम अपने मालिकों के रहस्यों को खोल दें; उल्लू मुखिया और नीच खुशामदखोरों का मान करना; दुष्ट नीच चाटुकारों को अच्छा समभना, उदार स्वातन्त्र्यप्रेमी लोगों से घृणा करना, उनके साथ निष्ठुर व्यवहार करना; संक्षेपतः उन सव उपायों को काम में लाना चाहिए कि जिनको पारसी और वर्बर राज्य दासत्व को चिरस्थायी करने के लिए काम में लाते हैं।

भ्रष्ट राज्यों को इन उक्त उपायों के अतिरिक्त अधोलिखित उपाय भी काम में लाने चाहिए। भ्रष्ट राज्य को भद्र जैसा भासमान होने का यत्न करना; अपनी शक्ति और अधिकारों को अक्षत रखने के लिए पूर्ण प्रयत्न करना; इच्छुक अनिच्छुक सवको अपने अधिकार में रखना; युक्ति और चातुर्य्य से अपनी सब बातों में भद्र राज्य का पानी चढाए रखना, सार्वजनिक अर्थ की बड़ी खबरदारी सी करना; जमा-खर्च का ठीक हिसाब रखना; ऐसा दिखलाए रहना कि प्रजा से कर रूप में प्राप्त होनेवाला अर्थं प्रजा के ही काम में लगाया जा रहा है, न कि किसी निजी काम में; प्रजा की आक्रान्त रसने के लिए सदा ऊँची और प्रभावशालिनी आकृति रखना; नीतिक्रों का रूप धारण किये रहना; भोगविलासों का परिमित रूप से होना अथवा कम से कम प्रजा को ऐसा दिखलाना; छल और आभास से लोगों के मन में इस बात का विश्वास करा देना कि सबके शील की रक्षा हो रही है; पूर्व राज्य की अपेक्षा अपने को अच्छा दिखलाने का यत्न करना, नगरों को सुन्दर और समृद्ध रखने का यत्न करना ताकि वह राज्य प्रजा-रक्षक-सा जान पड़े, सदा आस्तिक वेष धारण किए

रहना, स्वतन्त्र न होने देने के लिए गुणवानों का भी आदर करना ताकि वे अपने लोगों से अलग होकर विदेशियों में मिलने का यत्न न करें। भलाई अपने हाथ से करना और बुराई अपने अधीनों के हाथ से करवाना; किसी को बहुत नहीं इढने देना और विशेष विशेष व्यक्तियों को तो बिलकुल ही नहीं बढ़ने देना; लोगों में पर-स्पर मेल और सहानुभूति नहीं होने देना, किसी बड़े पद अथवा अधिकार में रखने के निए निस्तेज मनुष्यों को चुनना; धीरे धीरे अव्यक्त रूप से प्रजा के सत्वों का हरण करना; प्रजा के साथ किसी प्रकार शारीरिक असम्य व्यवहार न करना, अपने प्राणीं की परवाह न करनेवाले लोगों से सावधान रहना; धनी और निर्धन दोनों की बरा-बर रक्षा करना; एक में दूसरे की हानि कर सकने की शक्ति न होने देना; विशेष सामर्थ्यशाली मनुष्यों को अपने में मिला लेना, इस उपाय से सब प्रकार के विरोध और विष्लव एकदम शान्त कर दिये जा सकते हैं।

इसी प्रकार के उपाय हमारे कणिक और कौटिल्य नामक आचार्यों ने भी

कहे हैं।

किन्तु भ्रष्ट राज्य चाहे कैसी हो कूटनीति को काम में लाएँ किन्तु वे चिरक्षीव नहीं हो सकते; क्योंकि छद्माचार बहुत दिनों तक सहारा नहीं दे सकता, ऐसे राज्य या तो प्रजा की क्रोधाग्नि में भस्म हो जाते हैं अथवा उनके अभिनय में पटाक्षेप होकर देशरूपी रङ्गशाला में परराज्य का प्रवेश हो जाता है।

परराज्य मुख्यत: दो प्रकार का होता है : (१) दित्रमक और (२) द्वीमुषाय-

णक।

दित्रमकराज्य उस राज्य को कहते हैं कि जिसमें शासन ऐसे विदेशियों के हाथ में होता है कि जिन्होंने अपने देश से सम्बन्ध बिलकुल विच्छेद करके अपने को शासित देश से संयुक्त कर लिया हो; यथा भारत में मुगल राज्य ।

पुनः दित्रमक राज्य के भी दो भेद होते हैं:—(१) गोधुक् और (२) मिहवधुक्। गोधुक् उस दित्रमक राज्य को कहते हैं कि जो प्रजारूपी गौ को दुः व दिये विना, बिना उसकी मुखसमृद्धि की अपेक्षा किये, उससे दुही हुई विभूति का भोग करता है; यथा भारत में अकबर का राज्य।

महिषधुक् उस दित्रमक राज्य को कहते हैं जो प्रजापीडन करके, प्रजा के हिता-हित की उपेक्षा करके उससे बलात् निचोड़ी हुई विभूति का भोग करता है; यथा

भारतमें अल्लाउद्दीन का राज्य कहा जाता है।

हो मुषायणक राज्य उस राज्य को कहते हैं कि जिसमें शासन ऐसे विदेशियों के हाथ में होता है कि जिनका अपने देश से सम्बन्ध पूर्ववत् विद्यमान रहता है और जो शासित देश को अपनी भोग्य वस्तु समऋते हैं। यथा अफिका में यूरोपवालों की रियासतें।

पुन: द्वौमुपायणक राज्य के भी दो भेद होते हैं :-- (१) विशसितृक और

(२) व्याधक।

विशसितृक उस द्वीमुवायणक राज्य को कहते हैं कि जो विधिपूर्वक क्रमशः शासित जाति को नष्ट करके अपनो जाति को पुष्ट करता है; यथा वैदिक काल में दस्युओं के ऊपर आर्यों का राज्य होना कहा जाता है।

व्याधक उस द्रौमुषायणक राज्य को कहते हैं कि जो बिना क्रम बिना नियम शासित जाति को नष्ट करके अपनी जाति को पुष्ट करता है; यथा अमेरिका में स्पेन का राज्य।

इन चार प्रकार के राज्यों के संयोग से और भी अनेक प्रकार के परराज्य

होते हैं।

परराज्य भेद के मुख्य दो कारण हैं, एक शासन का अपने देश से सम्बन्ध और दूसरा शासित जाति में विराट् की अवशिष्ट मात्रा। शासकों के स्वदेश सम्बन्ध के अनुसार उनका शासित जाति से अर्थवैपम्य होता है; क्योंकि जिस परजातीय शासक का अपने देश से जितना सम्बन्ध वना रहता है उसको उतना अपनी जाति का भरण-पोषण करना पड़ता है और तदनुसार शासित जाति से उनका अर्थवैषम्य होता है। जब परजातीय शासक का अपने देश से सम्बन्ध छूट जाता है तब उनके अपने कुछ व्यक्तियां का भरणपोपण करना पड़ता है, न कि अपनी समस्त जाति का । अतः शासित जाति से उसका बहुत अर्थवैषम्य होता है। शासित जाति में विराट् जितना अधिक अविशिष्ट रहता है उतना परजातीय शासक उसको कम दवा सकते हैं; क्योंकि शेर के बच्चे से कोई छेड़खानी करना नहीं त्राहता है, न किसी की इच्छा कौटों में चलने की होती है, न कोई सविराट जाति को रुष्ट करने का साहस रखता है; किन्तु बैल के कन्छे पर सभी जुआ रखते हैं, सभी मखमलों में चलना पसन्द करते हैं, विराट्हीन जाति को सभी रौंद लेते हैं। अतः शासित जाति के अवशिष्ट मात्रा-नुसार परराज्य की शासन पद्धति हुआ करती है। अतः यदि परजातीय शासक का अपने देश से सम्बन्ध छूट गया हो और यदि शासित जाति में विराट् की शेवांशमात्रा अधिक हो तो राज्य गोधुक् रूप में रहता है, यदि शासित जाति से विराट् की शेषांशमात्रा कम हो तो राज्य महिषधुक् रूप में होता है। यदि शासकों का अपने देश से सम्बन्ध पूर्ववत् बनाहो और यदि शासित जाति में विराट्की शेषांशमात्रा अधिक हो तो राज्य विशसितृक रूप में होता है, यदि शासित जाति में विराट्की शेषांशमात्रा कम हो तो राज्य व्याधक रूप में होता है।

दित्रमक और द्वीमुषायणक राज्यों में मूल में केवल यह एक छोटा भेद होता है कि दित्रमक राज्य का अपने देश से कुछ सम्बन्ध नहीं होता हैं, द्वीमुपायणक राज्य का अपने देश से सम्बन्ध पूर्ववत् बना रहता है; किन्तु परिणाम में इन राज्यों में बड़े महत्त्व के भेद होते हैं; एक यह कि दित्रमक राज्य में शासित जाति के अर्थ-साधनोपायों में बहुधा परिवर्तन नहीं होता, वरन् कभी कभी वे पहले की अपेक्षा सूधर जाते हैं; किन्तु द्वीमुषायणक राज्य में शासित जाति के अर्थासाधनोपाय दिन-दिन क्षीण होते जाते हैं; दूसरा यह कि दित्रमक राज्य कभी-कभी कुछ पीढ़ियों पीछे स्वराज्य में परिवर्तित हो जाते हैं अथवा वे स्वराज्य जैसे हो जाते हैं; क्योंकि अपने देश से सम्बन्ध छूट जाने से दित्रमक राज्य के वड़े छोटे कर्मचारी प्रायः शासित जाति के ही लोग होते हैं, उसकी सब प्रकार की कार्यवाही प्रायः शासित जाति के लोगों के द्वारा ही होती है, उसका हिताहित बिलकुल शासित जाति के लोगों के हाथ में होता है, विराट् के जागृत होते ही अनायास वह स्वरान्य में वदल जाता है, अथवा स्वयं स्वराज्य का रूप धारण कर लेता है, किन्तु द्वौमुषायजक राज्य कभी स्वराज्य में परिवर्तित नहीं होते हैं, और जब होते भी हैं तब वे विलकुल एक दूसरे प्रकार के स्वराज्य होते हैं, उनसे शासित जाति का कुछ सम्बन्ध नहीं होता, वे शासक जाति के लोगों के स्वराज्य होते हैं, जब शासित जाति नष्टप्राय हो जाती है, उसकी जागृति की सम्भावना जाती रहती है और शासक जाति के लोग वल और संख्या में पर्याप्त हो जाते हैं। उनको सर्वथा अपने मे भरोसा हो जाता है, रहते-रहते उनको वहाँ पीढ़ियाँ बीत जाती हैं तो वे शासित देश को अपना देश समभने लगते हैं, अपने पूर्व देश से उनकी ममता जाती रहती है, अपनी राज्य कार्यवाही में उनको अपने पूर्व देश के राज्य का हस्ताक्षेप अच्छा नहीं लगता है; अतः ये उससे स्वतन्त्र होने का उद्योग करते हैं और जब वे अपने इस उद्योग में कृतकृत्य हो जाते हैं तो उनका राज्य उनके लिए स्वराज्य में परिवर्तित हो जाता है, न कि शासित जाति के लोगों के लिए। अमेरिका के संयुक्त राज्य और आप्द्रेलिया का रिपब्लिक इस स्वराज्य के उदाहरण हैं।

यह स्मरण रखना चाहिए कि परराज्य बहुत दिनों तक गोधुक् रूप में नहीं रह सकता; क्योंिक गोधुक् राज्य के लिए चार बातों का संयोग होना चाहिए :— (१) राज्य की सात्विक हृति, (२) राज्याधिकारियों का सदाचारी होना, (३) शासक जाति के लोगों का शासित जाति के लोगों से बल और संख्या में कम होना, (४) शासित जाति में विराट् की जागृति की सम्भावना रहना। किन्तु ऐसा संयोग बहुत दिनों तक रह नहीं सकता है; अतः गोधुक्राज्य कालान्तर में या तो स्वराज्य के अंकुर देने लगता है जैसा कि ऊपर दिखलाया जा चुका है; अथवा महिषधुक्ष्प धारण करने लगता है, क्योंिक गोधुक् राज्य में शासित जाति तन्द्रालु हो जाती है, धारण करने लगता है, क्योंिक गोधुक् राज्य में शासित जाति तन्द्रालु हो जाती है, वन्द्रा के कारण उसको परशासन का अभ्यास पड़ जाता है, परशासन के अभ्यास से तन्द्रा के कारण उसको परशासन का अभ्यास पड़ जाता है, परशासन के अभ्यास से वह निस्तेज होती चली जाती है, निस्तेज होने से उसमें तामस भर जाता है, तमोगुण वह निस्तेज होती चली जाती है, निस्तेज होने से उसमें तामस भर जाता है, तमोगुण

के कारण उसके सुख, धृति और कमं सब तामिसक हो जाते हैं। अतः सर्वथा उसका पतन होने लगता है, तारतम्य से शासक जाति का उदय होने लगता है, उसके मूल दृढ़ होते जाते हैं, उसको अपने में भरोसा होने लगता है। फलतः वह शासितजाति की उपेक्षा करने लगती है और अन्त में गोधुक् राज्य महिषधुक्रूप धारण करने लगता है। यदि महिषधुक् राज्य में शासितजाति में विराट् का उदय न हुआ और शासकजाति बहुत वढ़ चुकी हो तो फिर शासितजाति का सम्हलना कठिन हो जाता है, क्योंकि राज्य के शनैः शनैः वदलने से अधोमुखी शासितजाति को कुछ भी परिक्तन मालूम नहीं पड़ता है, वह ऊपती चली जाती है, वंश-परम्परा के अभ्यास के कारण उस जाति में पराधीनता एक प्रकार से अभिनिवेश होकर समा जाती है, तब यहमा काष्ठागत जाती है।

महिषधुक् राज्य में गोधुक् राज्य के समान प्रायः सव वातें होती हैं केवल मारकूट खींचातानी के कारण कभी-कभी शासित जाति चकरबकर करने लगती है जिसके कारण उसको पुचकारने के लिए शासकों को अपनी शासननीति बदलनी पड़ती है।

विसिशतृक राज्य में शासकों को अपने लाभ के लिए शासितों की भौतिक सुख-समृद्धि का घ्यान बना रहता है, एवं और बातें भी गोधुक् राज्य के समान होती हैं, किन्तु शासित जाति के तेज के साथ उसकी संख्या का भी हास होता चला जाता है, गोधुक् राज्य में जो अनिष्ट परिणाम एकधा और शनै: शनै: होता है वह इस राज्य में अनकेंधा और शीघ्र होता है; क्योंकि गोधुक् राज्य का अर्थ-वैपम्य जाति के किसी किसी व्यक्ति से होता है; किन्तु विशसितृक राज्य का अर्थसाम्य समस्त शासितजाति से होता है।

व्याधक राज्य में खुले मैदान मारकाट हुआ करती है, किसी के शरीर और सम्पत्ति की कुशल नहीं रहती, किसी की बुद्धि ठिकाने नहीं रहती, सर्वत्र कप्ट और त्रास फैला रहता है; किन्तु इस राज्य में नित्य के संघर्षण के कारण शासित जाति में तेज के पुनश्दय की सम्भावना होती है, यह सम्भावना केवल तब होती है कि जब परराज्य ने आरम्भ से ही व्याधक रूप धारण किया हो; किन्तु विश्वसितृक से शर्नै: व्याधक रूप धारण किये हुए राज्य में ऐसी सम्भावना नहीं रहती है, शर्नै: शर्नै: का जलना मालूम नहीं होता है।

परराज्य की शासन नीति बहुधा अधीन राष्ट्र की प्रकृति पर निर्भर होती है। अधीन राष्ट्र चार प्रकार के होते हैं:—(१) व्याघ्नक, (२) हस्तिक, (३) महिषक

विराट् की शेषांश मात्रा के आधिक्य के कारण जिस राष्ट्र का शासन कठिन होता है, जिसको अपने वश में रखने के लिए व्यय बहुत करना पड़ता है किन्तु लाभ उससे कुछ भी नहीं होता है उसको व्याघ्रक राष्ट्र कहते हैं।

व्याघ्रक राष्ट्र से कोई किसी प्रकार की छेड़खानी नहीं करता, उसकी प्रवृत्ति के अनुसार शासन होता है; ऐसा राष्ट्र सदा स्वतन्त्र होने की चिन्ता में लगा रहता है। एक बार स्वतन्त्र हो जाने से फिर उसको बन्धन में डालने का कोई यत्न भी नहीं करता है।

विराट् की शेषांश मात्रा की न्यूरता के कारण जिस राष्ट्र का शासन कठिन नहीं होता है जिसको अपने वण में रखने के लिये व्यय बहुत करता पड़ता है किन्तु

लाभ उससे बहुत कम होता है उसको हस्तिक राष्ट्र कहते हैं।

हस्तिक राष्ट्र में अनुनय और प्रलोभन से कुछ काम लिया जाता है, उसके सुख का ध्यान रखकर शासन हुआ करता है, ऐसा राष्ट्र कुछ समय के पश्चात् स्वतन्त्रता के रस को भूल जाता है, क्रोधवशात् कभी-कभी स्वतन्त्र होने का यत्न करता है, एक बार स्वतन्त्र होने पर भी उसको फिर अनेक उपाय से बन्धन में डालने का यत्न किया जाता है।

विराट् की शेषांशमात्रा का लोप हो जाने के कारण जिस राष्ट्र का शासन मुकर होता है, जिसको अपने वश में रखने के लिए व्यय और श्रम करना पड़ता है

और तदनुसार लाभ भी होता है उसको महिषक राष्ट्र कहते हैं।

महिषक राष्ट्र में प्रलोभन और ताड़न से बहुत काम लिया जाता है, उसकी आजीविका का ध्यान रख कर शासन हुआ करता है, ऐसा राष्ट्र कभी स्वतन्त्र होने का यत्न नहीं करता है और न अपने आप बन्धन का आवाहन करता है।

विराट् की शेषांश मात्रा के नष्ट हो जाने के कारण जिस राष्ट्र का शासन अत्यन्त सुकर होता है, जिसको वश में रखने के लिए कुछ व्यय और श्रम नहीं करना पड़ता और जिससे अनायास अनेक प्रकार के लाभ भी होते रहते हैं उसको सुर-मिक राष्ट्र कहते हैं।

सुरिभक राष्ट्र से अनायास सब प्रकार के काम लिए जाते हैं, उसकी बिलकुल उपेक्षा और अवहेलना करके शासन किया जाता है। ऐसा राष्ट्र स्वतन्त्रता को देख

कर डरता है और वह अपने आप बन्धन का आवाहन करता है।

चाहे किसी प्रकार का राज्य हो सबके उद्भव, स्थिति और प्रलय का मूल कारण एक मात्र विराट् है; जब जाति में विराट् स्वस्थ होता है तो राज्य भद्ररूप में होता है, जब विराट् अस्वस्थ होता है तो राज्य भ्रष्टरूप में होता है। जब विराट् नष्ट हो जाता है तो राज्य परकीय रूप में होता है । जब नष्ट हुए विराट् की शेषांश मात्रा

कुछ अधिक होती है तो राज्य गोधुक् रूप में होता है। जब नष्ट हुए विराट्की शेपांश मात्रा न्यून होती चली जाती है तो राज्य भी गोधुक् से महिषधुक् में, महिष्ध्धक से विश्वितृक में, विश्वसितृक से व्याध्यक में बदलता जाता है।

अब मीमांसा इस बात की है कि कौन राज्य सबसे श्रेष्ठ है और कौन सबसे निकृष्ट । साधारणतः ज्याद्रक राज्य सबसे निकृष्ट समक्ता जाता है; किन्तु यह बात ठीक नहीं है, क्योंकि बहुधा यह देखा जाता है कि जिसको प्रवाह के अनुकूत बहे चले जाने का अभास पड़ जाता है वह प्रवाह के प्रतिकूल नहीं तैर सकता है, बरा-बर की रगड़ से निस्तेज काष्ठ में भी अग्नि प्रज्वलित हो उठती है किन्तु बिना ठूसी हुई अग्नि में भी मस्म भर जाता है, एवं बिना उत्तेजित किये मनुष्य में भी सामस भर जाता है; अतः द्वौमुषायणक राज्यों में ज्याद्रक राज्य उतना अनर्थकारी नहीं होता है कि जितना विश्वसितृक । अतः विश्वसितृक राज्य सबसे निकृष्ट होता है; और द्वौमुषायणक राज्य की अपेक्षा दिश्वक राज्य श्रेष्ठ होते हैं क्योंकिः—

- (१) द्वीमुखायणक राज्य का अर्थ-विषयंय होता है समस्त शासित जाति से, किन्तु वित्रमक राज्य का अर्थ विषयंय होता है शासित जाति के कुछ अ्यक्तियों से।
- (२) द्वीमुषायणक राज्य को भरण करना होता है अपनी समस्त जाति का, किन्तु दित्रमक राज्य को केवल कुछ व्यक्तियों का।
- (३) द्वीमुखायणक राज्य का प्रजा से सदा अर्थवैषम्य रहता है किन्तु दिलमक राज्य का प्रजा से बहुत कुछ अर्थक्य हो जाता है;
- (४) द्वीमुबायणक राज्य में प्रजा नष्ट-भ्रष्ट हो जाती है, किन्तु दित्रमक राज्य में वह शासक जाति में विलीन हो जाती है;
- (५) होमृवायणक राज्य में णासित जाति को अर्थातिसार हो जाता है किन्तु <ांत्रमक राज्य में ऐसा नहीं होता है;
- (६) द्वीमुषायणक राज्य में शासित जाति की स्वराज्य प्राप्ति की कोई सम्भा-वना नहीं रहती है, किन्तु दित्रमक राज्य में ऐसी सम्भावना होती है, जैसाकि पहले दिखलाया जा चुका है।

दित्रमक राज्य में महिषधुक् की अपेक्षा गोधुक् श्रेष्ठ होता है क्योंकि इस राज्य में राज्य और प्रजा के बीच प्रेम, शान्ति और विश्वम्भ महिषधुक् की अपेक्षा अधिक होता है।

अतः परराज्य में विशसितृक सबसे निकृष्ट और गोधुक सबसे श्रेष्ठ होता है। हमारे आचार्यों के अनुसार सबसे श्रेष्ठ परराज्य की अपेक्षा सबसे निकृष्ठ स्वराज्य अभीष्ट समका जाता है क्योंकि:—

- (१) प्रराज्य में शासक जाति और शासित जाति में चितिविपयंथ होता है चितिविपयंथ से उनमें विराट् विपयंथ भी हो जाता है; किन्तु शासक जाति के चिति और विराट् स्वभावतः प्रवन्त होते हैं और शाशितजाति के चिति और विराट् स्वभावतः क्षीण हुए होते हैं, अतः इन प्रवल चिति और विराट् से शासित जाति के चिति और विराट् आक्रान्त होकर त्वरित गिति से नष्ट-भ्रष्ट हो जाते हैं। चिति और विराट् के नष्ट-भ्रष्ट होने से जाति की वही दशा होतो है जो चैतन्य और प्राण के नष्ट होने से ज्यक्ति की होती है। किन्तु स्वराज्य के निकृष्ट रूप में भी राज्य और प्रजा के बीच चिति और विराट् का विपयंय नहीं होता।
  - (२) परराज्य के सब से उत्तम रूप में भी शासित जाति के विराट् के पुन-ह्वय के अनेक प्रतिकूल कारण उपस्थित हो जाते हैं, अतः शासित जाति का पुन-ह्वय दिन-प्रतिदिन कठिन होता जाता है किन्तु स्वराज्य के सब से निकृष्टरूप में भी विराट् के पुनह्वय की सम्भावना बनी रहतो है, अतः उसके पुन्ह्वय की भी आशा रहती है।
  - (३) स्वजातीय कुराज्य का अर्थ-विपयंय होता है अपनी जाति के महत्वाभि-लाषी जनों से । किन्तु परजातीय सुराज्य में शासक जाति का अर्थ-विपर्यय होता है शासित जाति के गुणवान् मनुष्यों से ।
  - (४) परराज्य में परभाषा और पर-साहित्य के महत्व और प्रचार के कारण शासित जाित की भाषा और साहित्य दव जाते हैं, किन्तु भाषा और साहित्य के रद-यावपात से जाित के उदयावपात का एक प्रकार का समवाय सम्बन्ध होता है, अतः परराज्य में शासित जाित के उदय का मुख्य कारण दव जाता है, किन्तु स्वराज्य में चाहे वह किसी रूप में हो ऐसा नहीं होता है।
  - (५) परराज्य का शासित जाति से अर्थवैषम्य स्वाभाविक होता है, वह विना दोनों में से एक का नाश हुए जा नहीं सकता है, किन्तु स्वजातीय कुराज्य का अर्थवैषम्य होता है कृत्रिम और कृत्रिम उपायों से वह चला भी जाता है।
  - (६) परराज्य में शासित जाति में प्रतिभा और देशिक धर्म का उदय नहीं होने पाता है और जो कदाचित् हुआ भी, तो बहुत दिनों तक उनका स्थिर रहना कि कि हो जाता है। शासित जाति के आशारूप पुरुषरत्न परराज्य की कोपांन में भस्म कर दिए जाते हैं और उनके भस्म से उस जाति के कूलंकष पुरुषाधमों के लिए साद बनाई जाती है, किन्तु स्वराज्य में चाहे कैसा ही भ्रष्ट हो, जाति में प्रतिभा खाद बनाई जाती है, किन्तु स्वराज्य में चाहे कैसा ही भ्रष्ट हो, जाति में प्रतिभा और दैशिकधमें के संस्कार बनें रहते हैं और उनके थोड़े भी उदय होने से देश की काया पलट जाती है, गई हुई श्री का पुनरावाहन हो जाता है।

यह स्पष्ट है कि स्वराज्य में प्रत्येक उत्तरराज्य की अपेक्षा पूर्वराज्य श्रेष्ठ होता है। अतः वाह्यराज्य सबसे श्रेष्ठ समक्षा जाता है, साम्यवादियों का अर्थात् वर्तमान सोध्यलिप्टों का अथवा बोल्शविकों का आदर्श भी यही राज्य है; किन्तु प्रश्न यह है कि इस काल में ब्राह्मराज्य क्या साध्य हो सकता है? किसी बात की साध्यता अथवा असाध्यता उसके देशकालनिमित्तों पर निर्मर होती है । यह प्रत्यक्ष है कि इन दिनों सर्वत्र देशकाल, निमित्त आसुरी सम्पद्मय बने हुए हैं, चाहे संसाररूपी रङ्ग में प्रविष्ट हुए यूरोप की कर्मसङ्ग की धमकती हुई ज्वाला ली जाय अथवा उस रङ्ग से निष्क्रान्त हुए एशिया की तन्द्रा का भस्मचय लिया जाय, सर्वथा यही जान पहता है कि संसार में दिन प्रतिदिन दैवीसम्पद् का हास हो रहा है; आसुरीसम्पद् की दृद्धि यहाँ तक हो चुकी है कि इन दिनों राजा-प्रजा में घास-लकड़ी के लिए, पिता-पुत्र में दाय भाग के लिए, जायापित में अन्नवस्त्र के लिए मुकदमेवाजी होने लगी है; एक अरेर तो देशकाल-निर्मित्त ऐसे आसुरी सम्पद्मय और दूसरी ओर ब्राह्मराज्य का मलतत्त्व समिष्टिगत दैवीसम्पद्, अतः इन दिनों ब्राह्मराज्य साध्य नहीं हो सकता, यह राज्य केवल सतयुग में होता था जब कि धर्म के चारों चरण वर्तमान थे, इन दिनों जब कि धर्म के तीन चरण विजकुल कट चुके हैं और चौथा चरण भी बहुत कुछ कट चुका है तो साम्यवादियों की कल्पना कहाँ तक कार्य में परिणत हो सकेगी इसमें सन्देह है; कल्पना उनकी निस्सन्देह उत्तम है।

अपरच सारे समाज को दैवीसम्पद्मय बनाने की अपेक्षा कुछ व्यक्तियों को वैसा बनाना बहुत सुकर और सुसाध्य होता है; यदि कुछ व्यक्तियों को दैवीसम्पद्मय बना कर शासन उनके हाय में दिया जाय और उनकी नीति का प्रचार किया जाय तो फिर लोगों को ब्राह्मराज्य की आवश्यकता नहीं रहती है। इसके अतिरिक्त असात्विक समय में प्रतिनिधानपद्धति से जो शासन होता है उसमें आसुरी और राक्षसी प्रकृति के मनुष्यों के आगे आने और दैवीप्रकृति के मनुष्यों के पीछे पड़ने की सम्भावना अधिक होती है।

अन्यच्च, यदि राज्य एक न्य क्ति के हाथ में हो और भ्रष्ट होने से प्रजा से उसका अर्थ विषम्य हो जाय तो थोड़ा प्रयास करने से राज्य सुघर सकता है; यदि राज्य बहुतों के हाथ में हो और भ्रष्ट होने से उनका प्रजा से अर्थ वैषम्य हो जाय तो बहुत यतन करने से भी राज्य का सुघारना कठिन हो जाता है। इन्हीं बातों का बिचार करके हमारे देशिकाचार्यों ने राज्यों के रूपों में परिवर्तन करने की अपेक्षा शासकों की दैवीसम्पद्मय परम्परा को उत्पन्न करना अभीष्ट्र समक्ता। जब कभी राजा वेणु के समान कोई कुशासक उत्पन्न हो जाता था तो वे उसका वध तो कर देते थे किन्तु शासन की अपने हाथ में नहीं लेते थे, पृथु के समान शासक को उत्पन्न करके राज्य

उसको सींप देते थे, भगवान् जामदग्न्य ने चाहे इक्कीस बार उपद्रवी राजाओं का वध किया किन्तु राज्य का रूप कभी नहीं बदला । कहने का ताल्पर्यं यह है कि इस दिनों ब्राह्मराज्य की अपेक्षा देव और मानव राज्य अधिक सुकर और सुसाध्य इन दिनों ब्राह्मराज्य की अपेक्षा देव और मानव राज्य अधिक सुकर और बड़े देशों के हैं। यह स्मरण रखना चाहिए कि छोटे देशों के लिए मानव राज्य और बड़े देशों के लिए देवराज्य सर्वोत्तम होता है। जर्मन आचार्य निज्धशे के मतानुसार भी मौनार्की (दैव अथवा मानव राज्य) सर्वोत्तम समक्ता जाता है।

स्वराज्य और परराज्य से भिन्न एक तीसरे प्रकार का भी राज्य होता है जो प्रधान और अधीन राज्य के संयोग से बना होता है, ऐसा राज्य इन्द्र राज्य कहा जाता है। इन्द्र राज्य तीन प्रकार का होता है: — उत्तम, मध्यम और अधम।

जिस उन्द राज्य में प्रधान और अधीन राज्यों में सख्यभाव होता है, प्रधान राज्य अधीन राज्य से नियत समय पर केवल कुछ उपायन लिया करता है, इसके अति-अधीन राज्य से नियत समय पर केवल कुछ उपायन लिया करता है, इसके अति-रिक्त अधीन राज्य पूर्णतया स्वतन्त्र होता है, उसको उत्तम इन्द्र राज्य कहते हैं। इस राज्य में प्रधान राज्य को साम्राज्य और अधीन राज्य को सामन्त कहते हैं। साम्राज्यपद-प्राप्ति के लिए राजसूय द्वारा अपने में भगवान् विष्णु के सदृश गुण दिख-लाने पड़ते थे।

जिस द्वन्द्व राज्य में प्रधान और अधीन राज्यों में सेव्यसेवक भाव होता है, प्रधान राज्य अधीन राज्य के कामों में हस्तक्षेप करता है और उसको अपने इच्छानुसार चलाया करता है उसको मध्यम द्वन्द्व राज्य कहते हैं। इस राज्य के प्रधान राज्य को अधिराज्य, अधीन राज्य को अनुराज्य कहते हैं। अधिराज्यपद प्राप्ति के लिए राजसभा द्वारा अपना उत्कर्ष दिलाना पड़ता था।

जिस द्वन्द्व राज्य में प्रधान और अधीन राज्यों में भोक्तु-भोग्य भाव होता है, प्रधान राज्य के हाथ में ही स्व अधिकार होते हैं, अधीन राज्य को नाम मात्र के कुछ अधिकार दिये रहते हैं उसको अधम द्वन्द्व राज्य कहते हैं। इस राज्य में प्रधान राज्य को प्रराज्य और अधीन राज्य को उपराज्य कहते हैं। प्रराज्य प्राप्ति के लिए राज्य भिपक द्वारा अपनी शक्ति दिखानी पड़ती थी।

दंद राज्य के भी मुख्य हेतु दैवीसम्पद् और विराट् ही हैं। जद प्रधान राज्य में दैवीसम्पद् का और अधीन राज्य में विराट् का शेषांश अधिक होता है तो इन्द्र राज्य उत्तम रूप में होता है। जब प्रधान राज्य में दैवीसम्पद् की और अधीन राज्य राज्य उत्तम रूप में होता है। जब प्रधान राज्य में दैवीसम्पद् की और अधीन राज्य में विराट् के शेषांश की न्यूनता होती है तो इन्द्रराज्य मध्यम रूप में होता है। जब प्रधान राज्य में विराट् के अवशेष प्रधान राज्य में आसुरी सम्पद् का आधिक्य और अधीन राज्य में विराट् के अवशेष का सर्वनाश हुआ रहता है तब इंद्रराज्य अधम रूप में होता है।

द्वन्द्वराज्य बहुधा दो स्वराज्यों के संयोग से, अथवा एक परराज्य और एक स्वराज्य के संयोग से, अथवा दो परराज्यों के संयोग से बनते हैं, जिनमें एक प्रधान स्वराज्य के संयोग से वनते हैं, जिनमें एक प्रधान और दूसरा अधीन राज्य होता है, किन्तु कभी-कभी प्रधान राज्य अनेक भी हो जाया करते हैं। जिस द्वन्द्व राज्य में प्रधान राज्य अनेक होते हैं उसको सिन्निपात राज्य कहते हैं, सिन्निपात राज्य चिरस्थायी नहीं होता। पाश्चात्य शासन पद्धितर्यां

हमारे दैशिकशास्त्र के अनुसार राज्यों का वर्णन हो चुका है। तुलना के लिए कुछ पाग्रात्य के अनुसार भी राज्यों का वर्णन होना अच्छा था, किन्तु अनेक कारणों से, यह हो नहीं सकता है इतना कहा जा सकता है कि पाश्रात्य देशिक- शास्त्र का मूलाधार हैं अरिष्टोटल का पौलिटिक्स। इसके अनुसार राज्य छह प्रकार के होते हैं:—

(१) मोनार्की, (२) अरिष्टोक्रेसी, (३) स्टेट, (४) टिरैनी, (४)

अंलिगार्की और (६) हिमोक्रसी।

जिस राज्य में सार्वजनिक हित के लिए एक व्यक्ति शासन करता है वह मौनार्की कहा जाता है।

जिस राज्य में अनेक किन्तु अल्पसंस्यक सुयोग्य सज्जन शासन करते हैं वह

अरिप्टोकसी कहा जाता है।

जिस राज्य में सार्वज़िनक हित के लिए प्रायः समस्त प्रजा शासन करती है वह स्टेट कहा जाता है।

जिस राज्य में शासक का हित मुख्य समक्ता जाता है वह टिरैनी कहा

जाता है।

जिस राज्य में धनवानों का हित मुख्य समक्ता जाता है वह औलिगार्की कहा जाता है।

जिस राज्य में निर्धनों का हित मुख्य समक्ता जाता है वह डिमोक्रसी कहा जाता है।

इन राज्यों में उत्तर तीन राज्य पूर्व तीन राज्यों के भ्रष्ट रूप होते हैं। इन छह प्रकार के राज्य में जो भेद हैं उनका मुख्य कारण है अधिकार-भेद। जब अधिकार प्रजा के प्रतिनिधि रूप वंशपरम्परागत एक मनुष्य के हाथ में होता है तब राज्य मौनाकीं रूप में होता है। जब अधिकार प्रजा के प्रतिनिधि रूप वंशपरम्परागत अल्पसंस्थक अनेक मनुष्यों के हाथ में होता है तो राज्य अरिष्टाक्रसी रूप में होता है। जब अधिकार स्वयं प्रजा के हाथ में होता है तो राज्य स्टेट रूप में होता है। जब अधिकार वंशपरम्परागत एक स्वेच्छाचारी मनुष्य के हाथ में होता है तो राज्य टिरैंनी रूप में होता है। जब अधिकार धनवानों के प्रतिनिधियों के हाथ में होता है तो राज्य आलिगाकी कहा जाता है। जब अधिकार गरीबों के प्रतिनिधियों के हाथ में होता है तो राज्य डिमोक्रसी रूप में होता है।

उक्त छह राज्यों के अतिरिक्त प्राचीन यूनान में एक और राज्य होता था जो यजम्नेट कहा जाता था, यजम्नेट राज्य में एक व्यक्ति किसी विशेष काम और नियत समय के लिए पूर्ण अधिकार देकर शासन करने के लिए चुन लिया जाता या और जब वह विशेष काम हो चुकता था और वह नियत समय बीत जाता था तव उस व्यक्ति के शासन का अन्त हो जाता था।

स्टेट राज्य में राष्ट्र जब बड़ा होता है तब प्रतिनिधान पद्धति को काम में लाए विना राज्य ठीक हो नहीं सकता है। सब मनुष्यों के हाथ में शासन हो नहीं सकता है, अत: प्रतिनिधियों के हाथ में शासन देना पड़ता है। राष्ट्र बड़ा होने से जब शासन प्रतिनिधियों के हाथ में होता है तब राज्य रिपब्लिक कहा जाता है।

अरिष्टोक्रसी, औलिगार्की, डिमोक्रसी और रिपव्लिक में भेद केवल इतना होता है कि अरिष्टोक्रसी में प्रतिनिधि जन्म भर के लिए होते हैं, औलिगार्की में प्रतिनिधि नियत समय के लिए होते हैं, अपरंच वे धनवानों के ही प्रतिनिधि होते है। डिमोक्रसी में भी वे नियत समय के लिए होते हैं किन्तु वे प्रतिनिधि निधंनों के ही होते हैं, रिपब्लिक में वे नियत समय के लिए होते और प्रतिनिधि वे सबके होते हैं।

अब उक्त सब राज्यों का लोप हो गया है, पाश्चात्य दैशिक शास्त्र के अनुसार अब संसार में केवल चार प्रकार के स्वराज्य और तीन प्रकार के परराज्य रह गये हैं। स्वराज्य जो इन दिनों पाए जाते हैं वे ये हैं:—राजतन्त्र, परिमित राजतन्त्र, प्रजातन्त्र, संयुक्त राज्य।

जिस राज्य में सब अधिकार वंशपरम्परागत एक व्यवित अर्थात् राजा के हाथ

में होते हैं वह राजतन्त्र कहा जाता है।

जिस राज्य में कुछ अधिकार प्रजा के हाथ में और कुछ अधिकार प्रजा-प्रति-निधि मण्डली के हाथ में होते हैं और जब कोई महत्त्व का विषय उपस्थित होता है तब राजा और प्रजा-प्रतिनिधि मण्डली एक दूसरे की सम्मति लिया करते हैं तब राज्य परिमित राजतन्त्र कहा जाता है।

जिस राज्य में सब अधिकार प्रजाप्रतिनिधिमण्डल के हाथ में होते हैं वह प्रजा-

तन्त्र राज्य कहा जाता है।

जिस राज्य में कुछ अधिकार अपने अपने हित के लिए मिले हुए राज्यों के अपने अपने हाथ में होते हैं और कुछ विशेष अधिकार सबके हित के लिए एक वड़े राज्य के हाथ में होते हैं वह संयुक्त राज्य कहा जाता है।

ये सब राज्य अरिष्टोटल के राज्यों की लौट फेर से ही बने हुए हैं। यथा राज-तन्त्र राज्य कहों मौनार्की रूप में होता है और कहीं टिरैंनी रूप में; परिमित राजतन्त्र में राजा मौनाक अथवा टाइरैण्ट का अंग होता है, और प्रतिनिधि-मण्डली कहीं अरिप्टोक्रसी का अंग, कहीं बोलिगार्की का अंग और कहीं डिमाक्रसी का अंग होती है। अरिष्टोक्रसी अथवा औलिगार्की का अंश सर्दार-मण्डली में होता है, स्टेट अथवा डिमोक्सी का अंश प्रजाप्रतिनिधि-मण्डली में होता है, प्रजातन्त्र राज्य में कुछ अंश डिमोक्रसी का और कुछ औलिगार्की का होता है।

आजकल यूरोप में एक और राज्य की चर्चा हो रही है जो बील्शेविक राज्य के नाम से कहा जा रहा है। यह राज्य प्रायः रिपब्लिक राज्य के समान ही होता है। रिपब्लिक में और इसमें भेद केवल इतना ही है कि रिपब्लिक में राज्याधिकारियों के चुनाव में सन्मतियाँ केवल अर्थशास्त्रियों की ली जाती हैं और राज्याधिकारियों का गौरव और वेतन भी विशेष होता है; किन्तु बोल्शेविक राज्य में राज्याधिकारियों के चुनाव में सम्मतियाँ सब लोगों की ली जाती हैं, और गौरव और वेतन में राज्याधिकारी और साधारण किसान अथवा मजदूर में कुछ भेद नहीं समक्ता जाता है। बौल्गेविक राज्य रूस और हज़री में स्थापित किया जा रहा है, लिनिन और वेलाकुन नामक व्यक्ति इसके प्रारम्भिक नेता हुए हैं। बौल्शेविकों के मतानुसार वर्त-मान रिपब्लिक राज्य मृदुकोटि की औलिगार्की समभे जाते हैं।

इन दिनों पाण्चात्य दैशिक शास्त्रानुसार परराज्य तीन प्रकार के होते हैं:— (१) कलोनियक, (२) प्रोटेक्टरेट और (३) डोमिनेण्ट ।

जब किसी परराष्ट्र में णासित जाति नष्टप्राय हो जाती है, शासक जाति के कुछ लोग उस राष्ट्र में वस जाते हैं और उन वहाँ उसे हुए शासक जाति के लोगों के हाय में कुछ राज्याधिकार होते हैं और कुंछ विशेष राज्याधिकार शासक जाति के अपने देशस्य राज्य के हाय में होते हैं तब राज्य कलोनियल कहा जाता है। यथा कनाडा का वर्तमान राज्य।

जब परराष्ट्र में कुछ राज्याधिकार शासित जाति के राज्य के हाथ में होते हैं और कुछ विशेष राज्याधिकार शासक जाति के राज्य के हाथ में होते हैं तब प्रोटक्ट-रेट कहा जाता है। यथा मोरक्को में फान्स का राज्य।

जब परराष्ट्र में सम्पूर्ण अधिकार शासक जाति के हाथ में होते हैं तब राज्य ढोमिनेण्ट कहा जाता है। यथा, भारतमें इङ्गलिस्तान का राज्य।

इस जर्मन युद्ध से एक नवीन प्रकार के मेण्डेट नामक परराज्य का नाम सुनाई दे रहा है। मेण्डेट एक प्रकार का पश्चायती राज्य होता है जिसमें अनेक राज्य मिल- कर किसी परराष्ट्र का शासन करते हैं किन्तु शासन का विशेष प्रवन्ध उन मिले हुए राज्यों में मे एक ही के हाथ में होता है।

इन दिनों के परराज्यों में शासन प्रतिनिधि द्वारा हुआ करता है, प्रतिनिधि का कर्तव्य होता है अपनी टीका-टिप्पणीसहित उस अधीन परराष्ट्र की बाह्याभ्यन्तरिक अवस्था की सूचना अपने होम गवनंमेण्ट को देना, होम गवनंमेण्ट इसी सूचना पर परराष्ट्र शासन-विषयक नीति का सूत्रपात करती है, जिस सूत्र को वह प्रतिनिधि विस्तृत करके कार्य में परिणत करता है। कानून बनाने वाली सभा द्वारा उस सूत्र का विस्तार किया जाता है, न्यायालयों द्वारा उसका प्रचार किया जाता है और सेनाद्वारा उसका प्रभाव अखण्ड रखा जाता है। कानून, अदालत और फौज इन दिनों के परराज्यों के आधार होते हैं।

इन दिनों हवा कुछ ऐसी चली हुई है कि संसार में सब देश अपने-अपने राज्यों से असन्तुष्ट हैं। छोमिनेण्ट राज्य में शासित जाति के लोग शासक जाति के लोगों से मिलकर एक नवीन प्रजातन्त्र राज्य चाहने लगे हैं। प्रोटक्टरेट राज्य में शासित जाति के लोग शासक जाति के हस्तक्षेप को अलग करके अपना स्वाधीन प्रजातन्त्र राज्य स्थापित करने की चेष्टा कर रहे हैं। कलोनियल राज्य अपने मूलराज्य से सम्बन्ध-विच्छेद करके स्वाधीन होना चाह रहे हैं। राजतन्त्र राज्यों का पतन सावन-भादों के हिमचयों के समान धड़ाधड़ हो रहा है। परिमित राजतन्त्र राज्यों में राजाओं के अधिकारों का अस्ताचलचूड़ावलम्बी भगवान् मरीचिमाली की हिमादिशिखर गत अन्तिम लालिमा के समान सरासर सङ्कोच होकर प्रजातन्त्र राज्य के अंकुर दिखाई देने लगे हैं। प्रजातन्त्र राज्य में अध्यक्ष अथवा राज्याधिकारियों का क्षणिक ऐक्वयं लोगों को अखरने लगा है। इतना ही नहीं, वरन् सर्वत्र साहूकार और मजदूर आपस में आपाढ़ के ऐरावत मेघों के समान टकराने लगे हैं, सर्वत्र बोलशेविज्म अर्थात् साम्यवाद के संस्कार दृष्टिगोचर होने लगे हैं।

साम्यभाव निस्सन्देह बहुत अच्छी वात है, किन्तु केवल तभी कि जब सर्वत्र वरावर सुख-शान्ति, सर्वत्र परस्पर प्रेम और सहानुभूति हो; न कि तव जब सर्वत्र वरावर दुःख-अशान्ति, सर्वत्र परस्पर द्वेष और असूया हों। पहले प्रकार का साम्य पाशव साम्य कहा जाता है। हमारे आचार्यों के मतानुसार जब तक समाज में अर्थ-परायणता और आसृरी सम्पद रहती हैं और जब तक उसमें दैवीसम्पद समष्टिगत नहीं होती तब तक ब्राह्म साम्य असम्भव होता है। अतः उन्होंने राज्यरूप की अपेक्षा राज्यतत्त्व को महत्त्व दिया, किन्तु पाश्चात्यों ने राज्यतत्त्व की अपेक्षा राज्यत्त्व किन हमारे और

पाश्चात्यों के दैशिकशास्त्रों में यह बड़ा भेद है।

इति देशिकशास्त्रे विराडध्याये राज्यविभागोनाम

## दितीय आह्निक

# वर्णाश्रम विभाग

पहले आह्निक में यह दर्शाया गया कि प्रत्येक राज्य समाज के विराट् की अव-स्या का रूपान्तर मात्र होता है, अर्थात् समाज में जैसी विराट् की अवस्था होती है वैसा उसमें राज्य होता है। विराट् की उत्तमावस्था में उत्तम राज्य, मध्यमावस्था में मध्यम राज्य और अधमावस्था में अधम राज्य होता है। अतः इस आह्निक में मीमांसा इस बात की है कि विराट् की उत्तमावस्था बनाए रखने के लिए समाज-रचना कैसी होनी चाहिए।

हमारे आचार्यों के मतानुसार उक्त बात के लिए समाज में धर्म समष्टिगत होना

चाहिए। किन्तु धर्म है क्या ?

दैशिक शास्त्रानुसार मनुष्य के परस्पर प्रत्यर्थी सहज गुणों की साम्यावस्था की घारणा अर्थात् मनुष्य में स्वभाव से अथवा सिन्तकर्थों के कारण जो अनेक प्रतिद्वन्द्वी गुण हो जाते हैं उनका साम्य बनाए रखना धर्म कहा जाता है। धर्म की परिभाषा को समभने के लिए यह स्मरण रखना चाहिए कि—

(१) भगवती प्रकृति ने मनुष्यों को एक ओर तो सामाजिक जीव बनाया है जिससे उनमें साम्य की अतीव आवश्यकता होती है, और दूसरी ओर उनको अहंकार की मात्रा इतनी अधिक दे दी है कि वे अपने अत्यल्प लाभ के लिए एक दूसरे की महाहानि करने को सन्नद्ध रहते हैं।

(२) एक बोर मनुष्यों की आधिजीविक प्रवृत्ति मनुष्यसमाज को वहुत बढ़ने देना नहीं चाहती है और दूसरी ओर उनकी आधिचित्तिक प्रवृत्ति सहानुभूति रूप से उसकी वृद्धि करना चाहती है।

- . (३) एक ओर विवेक मनुष्य को महत्त्व के सोपान में रखना चाहता है और दूसरी ओर तृष्णा उसको नीचता के खड़ु में ढकेल रही है।.
- (४) एक ओर बुद्धि मनुष्य को आन्तरिक सुख की ओर खींच रही है और दूसरी ओर इन्द्रियाँ उसको बाह्य सुख की ओर ले जा रही हैं।
- (५) एक ओर चितिशक्ति मनुष्य को देवत्व की ओर ले जा रही है और दूसरी ओर विषय-वासना उसको प्रशुत्व को ओर सींच रही है।
- (६) एक ओर मनुष्य त्रिगुणातीत पुरुष की ओर जाना चाहता है और दूसरी ओर त्रिगुणात्मक प्रकृति उसको अपनी ओर खींचती है।
- (७) दीर्घकालीन प्रतिद्वन्द्वी सन्निकर्षों के कारण मनुष्यस्त्रभाव में ऐसे और भी अनेक वैषम्य उत्पन्न हो जाते हैं।

मनुष्य के उक्त प्रत्यर्थी गुणों में एक के न्यून और दूसरे के अधिक होने से उसकी अवस्था अप्राकृतिक हो जाती है। मनुष्य की प्राकृतिक अवस्था बनाए रखने के लिए उक्त प्रत्यर्थी गुणों की साम्यावस्था की धारणा की अन्यन्त आवश्यकता होती है। दैशिकशास्त्रानुसार यही धारणा धर्म कही जाती है।

उक्त प्रत्यर्थी गुणों का वैषम्य जब समष्टिगत होता है तब समाज के लोगों में अर्थ-विषय्यंय हो जाता है, अथवा वह निस्सहाय होकर परभोग्य हो जाता है, अथवा उसमें ऐसा रागद्देष भर जाता है कि जिसके कारण उसमें सुख, शान्ति और सन्तोष दुर्लभ हो जाते हैं। अतः धर्म को समष्टिगत करना अर्थात् समाज में उक्त प्रत्यर्थी गुणों की साम्यावस्था बनाए रखना देशिकशास्त्र की परा निष्पत्ति समभी जाती है।

दैशिकशास्त्र की इस परा निष्पत्ति के लिए समाज में श्रेष्ठ दुद्धि का, उत्कट पौरुप का, पर्याप्त अर्थ का, यथेष्ट अवकाश का संयोग होना चाहिए। समाज में इन चार बातों में से एक के भी कम होने अथवा उनके साधारण कोटि के होने से उक्त प्रत्यर्थी गुणों की साम्यावस्था की धारणा नहीं हो सकती। श्रेष्ठ वृद्धि का, उत्कट पौरुप का, पर्याप्त अर्थ का, यथेष्ट अवकाश का संयोग करने के लिए समाज में पर्याप्त संख्यक चार प्रकार के प्रवीण मनुष्य होने चाहिए। एक वे जो समाज में श्रेष्ठ बुद्धि को बनाए रखें, दूसरे वे जो समाज में उत्कट पौरुष का योगक्षेम किया करें, तीसरे वे जो समाज में अर्थ का पर्याप्त उपार्जन और वितरण किया करें और चौथे वे जो समाज की वड़ी-वड़ी बातों के विचारने और करने के लिए यथेष्ट अथकाश दिया करें। किन्तु ऐसे प्रवीण मनुष्य दिना अप्रतिकूल दायसंस्कार के, विना आजःम अनुकूल सिप्तकर्षो में अनुकूल शिक्षा पाए और बिना अनुकूल आधार और प्रेरणा के उत्पन्न नहीं हो सकते । किसी समाज में ऐसे प्रवीणों की पर्याप्त संख्या होना और भी कठिन होता है। इसी कठिनता के कारण आचार्य प्लेटो और उनके मुयोग्य शिष्य को अपने दैशिक सिद्धान्त असाध्य जान पड़े; किन्तु हमारे आचार्यों ने इस कठिनता को वर्णाश्रम धर्म से सुलभा कर उक्त परा निष्पत्ति को अत्यन्त सरल और सुकर कर दिया था। इस धर्म के अनुसार गुणकर्मविभागानुसार हमारे समाज के चार विभाग किए गए, एक-एक विभाग को एक-एक काम दिया गया; किसी को बुद्धि-सम्बन्धी, किसी को पौरुष-सम्बन्धी, किसी अर्थ-सम्बन्धी और किसी को अवकाश-सम्बन्धी। प्रत्येक विभाग को अपने काम में प्रवीण बनाने के लिए आधिजनिक और आध्यापितक शास्त्र काम में लाए गए। ये चार विभाग चार वर्ण के नाम से कहे गये।

ियाद्वारा समाज में श्रेष्ठ बुद्धि का योगक्षेम और समाज की स्वामाविक स्व-तिन्त्रता की रक्षा करने वाला वर्ण **बाह्मण वर्ण** कहा गया।

वल-वीर्य द्वारा समाज में पौरुष रखने वाला और समाज की शासनिक स्वत-न्त्रता की रक्षा करने वाला वर्ण क्षत्रिय वर्ण कहा गया। अर्थ द्वारा समाज में श्रीसमृद्धि को बनाए रखने वाला और समाज की आर्थिक स्वतन्त्रता की रक्षा करने वाला वर्ण वैश्य वर्ण कहा गया।

जारीरिक श्रम और सेवा द्वांरा समाज को यथेष्ट अवकाश देनेवाला और समाज की आवकाशिक स्वतन्त्रता की रक्षा करने वाला वर्ण शूद्र वर्ण कहा गया।

जिन गुणकर्मों के अनुसार म्लेच्छ आदि जातियों से आर्य जाति अलग समभी गई, जिनके अनुसार आर्य जाति में वर्ण-विभाग किया गया वे स्वान्त्र्य-प्रेम और स्वातन्त्र्य-दान हैं। अर्थात् अनार्यों की अपेक्षा आर्यों में अधिक और वास्तिविक स्वातन्त्र्य-प्रेम और स्वातन्त्र्य-दान होता है; और शूदों की अपेक्षा वैश्यों में, वैश्यों की अपेक्षा आदियों में, क्षत्रियों में, क्षत्रियों की अपेक्षा आदियां में अधिक और वास्तिविक स्वतन्त्रता- प्रेम और स्वतन्त्रता दान होता है।

विषय-भोगों के लिए स्वतन्त्रता को प्राप्त करना म्लेच्छगुण और दूसरों की स्व

तन्त्रता का हरण करना म्लेच्छ कर्म कहा जाता है।

स्वतन्त्रता के लिए विषय-भोगों को त्यागना आर्यगुण और दूसरों की परतन्त्रता का उच्छेद करना आर्य कर्म कहा जाता है।

स्वभावतः ओ स्वतन्त्रता के प्रेमी होते थे, जो पीढ़ियों से मानवी स्वतन्त्रता का भोग करते चले आते थे, जो प्रकृति के वन्धनों से भी मुक्त होने के उपाय में लगे रहते थे, जो निष्काम सबको स्वतन्त्र बनाने का उद्योग करते थे, वे ब्राह्मण कहे जाते थे।

स्वभावत: जो स्वतन्त्रता के प्रेमी होते थे, जिन्हें मानवी स्वतन्त्रता का अनुभव रहता था, जिनकी प्रवृत्ति पूर्ण स्वतन्त्रता की ओर हुई रहती थी, जो स्वतन्त्रता की रक्षा के लिए अपने प्राणों को हथेली में लिए रहते थे, जो निष्काम सबकी स्वतन्त्रता की रक्षा किया करते थे वे क्षत्रिय कहे जाते थे।

स्वभावतः जो स्वतन्त्रता के प्रेमी होते थे, जिन्हें मानवी स्वतन्त्रता का कुछ-कुछ अनुभव रहता था, जो पूर्ण स्वतन्त्रता को अच्छा समभते थे, जो स्वतन्त्रता की रक्षा के लिए अर्थ-त्याग किया करते थे, जो निष्काम सबकी आर्थिक स्वतन्त्रता की रक्षा किया करते थे वे वैश्य कहे जाते थे।

स्वभावतः जो स्वतन्त्रता के प्रेमी होते थे, जिन्हें मानवी स्वतन्त्रता का कम अनु भव रहता था, जिनकी समक्ष में पूर्ण स्वतन्त्रता नहीं आती थी, जो स्वतन्त्रता के लिए कुछ त्याग नहीं करते थे, जो फलेच्छा से सबकी आवकाशिक स्वतन्त्रता को बनाए रखते थे वे सूद्र कहे जाते थे।

जब तक प्रत्येक वर्ण अपने-अपने धर्म का ठीक-ठीक पालन न करे तब तक वर्ण-विभाग का होना न होना बराबर होता है, वर्णधर्म का पालन करने के लिए त्याग और सामाजिक विभूति के संयम की आवश्यकता होती है। विना त्याग के कोई अपना वर्णधर्म-पालन नहीं कर सकता; यह भली भौति समभ में आ सकता है कि जिस वर्ण के हाथ में अपनी जाति के बुद्धि-विवेक का योगक्षेम हो उसके बुद्धिविवेक स्वयं अति निर्मल होने चाहिए, किन्तु बिना विषय-त्याग के किसी की बुद्धि निर्मल हो नहीं सकती; अतः ब्राह्मणों के लिए विषय-त्याग आवश्यक समभा गया। जिस वर्ण के हाथ में अपनी जाति की रक्षा हो उसको बिना किसी ऐहिक बाधा के अपने प्राणों को सदा संशय में रखे रहना पड़ता है। जिस वर्ण के हाथ में अपनी जाति का पालन-पोषण हो उसको माता के समान निरपेक्ष और निरिममान होना पड़ता है। जिस वर्ण के हाथ में जाति की सेवा हो उसको धित्रों के समान निरीह और सिहण्णु होना पढ़ता है। चारों वर्णों को समाज के लिए बरा-समान निरीह और सिहण्णु होना पढ़ता है। चारों वर्णों को समाज के लिए बरा-समान निरीह और सिहण्णु होना पढ़ता है। चारों वर्णों को समाज के लिए वरा-समान करना पड़ता है; किसी एक वर्ण के त्याग से मुख मोड़ने पर समाज में वैषम्य उत्पन्न हो जाता है। त्याग ही दिशिक धर्म का सुख्य आधार है। इसी त्याग के प्रताप से हमारे पूर्वजों ने ऐसी मुन्दर समाज-रचना की थी कि जिसके लिए यवनाचार्य लपेटो और अरिष्टोटल लार टपकाते रह गए।

किन्तु त्याग क ्ने में जितना सरल है करने में उतना ही कठिन है। किसी समाज में दस-बीस व्यक्ति त्यागी हो सकते हैं किन्तु समस्त समाज का त्यागी होना कुछ साधारण बात नहीं है। ऐसा समिष्टिगत त्याग विना किसी आधार के सम्भव नहीं हो सकता अर्थात् त्याग के जातिगत होने के लिए कोई ऐसा निमित्त अवश्यमेव होना चाहिए कि जिससे त्याग की ओर लोगों की प्रवृत्ति स्वतः हो जाय। दिना आघार के त्याग हो नहीं सकता है; उदाहरणार्थ भारत में इन दिनों अनेक ऐसे योगी देखने में आते हैं जो अपने दोनों हाथों को सदा ऊपर उठा कर सुखा देते हैं। यदि उन्ही योगियों से अपने हाथ के एक नख को काटकर फेंक देने को कहा जाय तो वे लड़ने को तैयार हो जाते हैं। अब प्रश्न यह है कि जो अपने दोनों हाथों को त्याग सकता है वह क्यों कर एक नख को नहीं त्याग सकता। उत्तर इसका यह है कि पूर्व पक्ष में आमुष्मिक सुख की आशा का आधार रहता है जिससे दोनों हाथों का त्याग हो सकता है, किन्तु उत्तर पक्ष में किसी प्रकार का आधार न होने से एक नख का भी त्याग नहीं हो सकता । इसी प्रकार दैशिक विषय में भी प्रत्येक वर्ण के त्याग के लिए कुछ आधार अवश्यमेव होना चाहिए, किन्तु यह आधार वाग्विलासिक नहीं होना चाहिए, यह होना चाहिए आधिजीविक और आधिचित्तिक। हमारे आचार्यों के अनुसार यह आधार तीन प्रकार का होता है:—(१) नैमित्तिक, (२) नैष्कृतिक और

(३) सांस्कारिक।
 नैमित्तिक आधार: —आब्रह्मस्तम्ब पर्यन्त सब जीव दिन-रात आनन्द की खोज
 नैमित्तिक आधार: —आब्रह्मस्तम्ब पर्यन्त सब जीव दिन-रात आनन्द की खोज
में लगे रहते हैं। समस्त जीव अधिक सुख के लिए अल्प सुख को त्याग देते हैं। जहाँ
में लगे रहते हैं। समस्त जीव अधिक सुख के लिए अल्प सुख को त्याग देते हैं।

अधिक सुख और अल्प सुख में वैयम्य होता है सब अल्प सुख को त्याग देने के लिए उतावले हो जाते हैं। इस सिद्धान्त के अनुसार ध्यानयोग द्वारा प्रत्येक वर्ण को यह निश्चय करा दिया जाता था कि विषय-मुख की अपेक्षा अध्यात्मक सुख अति श्रेष्ठ है। इस प्रकार का निश्चय हो जाने पर त्याग सुकर हो जाता था। इस प्रकार के निश्चय से उत्पन्न हुआ त्याग का आधार नैमित्तिक आधार कहा जाता है। यह बात प्रत्यक्ष है कि मनुष्य को ध्यान योग का जितना-जितना रसास्वादन होता जाता है उतनी त्याग में उसको निष्ठा होती जाती है। अतः प्राचीन समय में प्रत्येक मनुष्य को ध्यानयोग का अभ्यास कराया जाता था और प्रतिदिन कम से कम दो बार यह अभ्यास करना पड़ता था, कालक्रम से बिगड़ते-बिगड़ते उस ध्यानयोग ने वर्तमान सन्ध्योपासन का रूप धारण किया है, जिसका थोड़ा बहुत स्वाङ्ग अब भी हमारे देश में सर्वत्र होता ही रहता है; किन्तु इस स्वाङ्ग का भी दिन-दिन हास होता चला जा रहा है।

नैष्कृतिक आधार—जब कोई किसी के लिए किसी प्रकार का त्याग करता है तब वह उसके बदले में कुछ पाने की आशा करता है, विना बदला पाने की आशा के ऐहिक दृष्टि के त्याग में किसी की बहुत दिनों तक स्थिति नहीं हो संकती। अतः जब किसी से किसी प्रकार का त्याग करवाया जाता है तो उसको कुछ निष्कृति अवण्यमेव मिलनी चाहिए। इस प्रकार की निष्कृति से उत्पन्न हुआ त्याग का आधार नैप्कृतिक आधार कहा जाता है। आधिचित्तिक शास्त्रानुसार भिन्न-भिन्न मानसिक प्रवृत्ति के मनुष्यों को भिन्न-भिन्न प्रकार की निष्कृति दी जानी चाहिए। त्राह्मणों को गौरव की, क्षत्रिय को ऐश्वयं की, वैश्य को श्री की, शूद्र को नैश्चित्य की । इस नैष्कृतिक आधार के संस्कार हमारे समाज में अब तक वर्तमान हैं; अब तक बाह्य-णों का ऐसा गौरव है कि वे भूदेव कहे जाते हैं, अब भी हमारे बड़े-बड़े राजा-महाराजा उनके चरणों में सिर नवाते हैं, बड़े-बड़े सेठ-साहूकार उनके चरणों की घूलि लिया करते हैं, किसी आयं सन्तान को यथार्थ ब्राह्मण का अपमान करने का साहस नहीं हो सकता। जिसने स्वतन्त्रता को अपना इब्ट देवता समक्त लिया हो, जिसने जाति के हितार्थ अपने ऐहिक सुस्तों को त्याग दिया हो, उसके लिए ऐसी गौरव के अनुरूप निष्कृति है। प्राचीन संस्कारों के रह जाने से हमारे अधिकांश नृपासन में अब भी क्षत्रिय विराजमान हैं; हमारे अनेक राज्यों में जहाँ प्राचीन प्रथा चली आती है, ऐश्वयं के अधिकारी अब तक क्षत्रिय समझे जाते हैं। जिसने अपनी जाति की रक्षा के लिए अपने प्राणों की बाजी लगाई हो ऐश्वर्य के अतिरिक्त और किस पदार्थ में उसकी निष्कृति दी जा सकती है ? भारत के समस्त हिन्दू राज्यों में, अनेक मुसलमान रिया-सतों में, कहीं-कहीं अंग्रेजी राज्य में भी धनाढ्य शिरोमणि अब तक वैश्य ही हैं। श्री के प्रमोद कानन में विहार करने का उन्हीं का अधिकार समक्ता जाता है। अपनी जाति का पालन-पोपण करने वालों के लिए यही स्वाभाविक निष्कृति है। हमारे धर्म-शास्त्रानुसार स्वामी का मुख्य धर्म है सेवक को सर्वथा निश्चिन्त रखना। प्राचीन ढङ्ग के हिन्दू घराने में सेवक अब भी ऐसे ही निश्चिन्त रखे जाते हैं। जिसने जाति के हितार्थ सेवा धर्म स्वीकार किया हो उसके लिए नैश्चिन्त्य अनुरूप निष्कृति है जिसके लिए मनुष्य मात्र उत्सुक रहा करते हैं।

सांस्कारिक आधार: — विना पूर्वाभ्यास के त्याग का निर्वाह होना अत्यन्त कठिन होता है, परीक्षा के लिए यथा तथा किए हुए त्याग से अनिष्ट होना है न कि श्रेय। अतः त्याग-रूप वृक्ष को स्थिर और फजीभूत करने के लिए यथासमय विधिपूर्वक अभ्यासद्वारा नित्त में त्याग के संस्कारों को गढ़ देना पड़ता है। इस प्रकार का त्याग का आधार सांस्कारिक आधार कहा जाता है। यह आधार दिया जाता था ब्रह्मचर्य से गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने से पूर्व। प्रत्येक मनुष्य को त्याग का ऐता अभ्यास करा दिया जाता था कि त्याग उसमें आत्मसात् हो जाता था। उपनयन के दिन इस विधि की छाया अब तक देखी जाती है।

उक्त तीन प्रकार के आधारों का संयोग होने से त्याग में पूर्ण निष्ठा हो जाती थी, जिससे वर्ण-धर्म का पालन करने में कुछ कठिनाई नहीं रहती थी।

मान, ऐश्वयं, विलास और नैश्चिन्त्य सामाजिक विभूतियाँ कही जाती हैं, ऐहिक दृष्टि से मनुष्य के लिए इनसे और कोई वस्तु अभीष्ट नहीं होती है, इनके लिए वह जन्मभर उद्योग करता रहता है और इनके लिए वह सब कुछ करने को सन्नद्ध रहता हैं। कोई मान को श्रेष्ठ समभते हैं, कोई ऐश्वयं को, कोई विलास को, कोई नैश्चिन्त्य को; किन्तु किसी एक विभूति की अपेक्षा अनेकों को सभी श्रेष्ठ समभते हैं; अतः जिस कमं के करने से अनेक विभूतियाँ प्राप्त होती हैं, सभी उसको करने लगते हैं और कम विभूतियाँ देने वाले कमं को सभी छोड़ देते हैं, अतः वर्ण धर्म का पालन कराने के लिए सामाजिक विभूतियों के संयम की आवश्यकता होती है। सामाजिक विभूतिसंयम कहते हैं इन विभूतियों का ऐसा विभाग और प्रयोग किया जाना कि जिससे प्रयोक वर्ण अपने अपने धर्म का पालन करता जाय और कोई वर्ण अपने धर्म को रिया कर दूसरे वर्ण के धर्म में हस्तक्षेत्र करने न पावे। इसकी रीति यह थी:—

(१) एक वर्ण को केवल एक ही विभूति दी जाती थी; ब्राह्मणों को केवल मान, क्षत्रिय को केवल ऐश्वर्य, वैश्य को केवल विलास और शूद्र को केवल नैश्चित्त्य दिया जाता था। अपरंच जैसा मान ब्राह्मण का होता था, वैसा और किसी का नहीं होता था, जैसा ऐश्वर्य क्षत्रिय को मिल रा था वैसा और किसी को नहीं मिलता था, जैसे भोग-विलास वैश्य के घर होते थे वैसे और कहीं देखने में नहीं आते थे, जैसा निश्चि- 'त शूद्र होता था वैसा और कोई नहीं होता था।

- (२) प्रत्येक वर्ण के लिए एक विभूति नियत होती थी अर्थात् विद्या से अपनी जाित का उपकार करने वाले को मान, वल से अपने जाित की रक्षा करने वाले को ऐक्वयं, अर्थ से अपनी जाित का भरण-पोषण करने वाले को श्री, परिश्रम से अपनी जाित का उपकार करने वाले के लिए नैश्चिन्त्य नियत होता था। इसका अभिप्राय यह नहीं है कि बल अथवा धन अथवा परिश्रम से अपनी जाित का उपकार करने वाले का मान नहीं होता था, विद्या अथवा अर्थ अथवा परिश्रम से अपनी जाित की रक्षा करने वाले को ऐक्वयं नहीं मिलता था; किन्तु तात्पर्य यह है कि जितना मान विद्या से जात्युपकार करने वाले का होता था उतना और किसी का नहीं होता था। जितना ऐक्वयं वल से जाित की रक्षा करने वाले को मिलता था उतना और किसी को नहीं मिलता था। जितनी श्री अर्थ से जात्युपकार करने वाले को दी जाती थी। जितना नैश्चिन्त्य सेवा से जात्युपकार करने वाले को मिलता था उतना और किसी को नहीं मिलता था।
  - (३) ये विभूतियां जात्युपकार के अनुरूप होती थीं अर्थात् अपने वर्णधर्म-पालन द्वारा जो जितना जात्युपकार करता था उसको उतनी विभूति मिलती थी, विना जात्युपकार किए कोई इन विभूतियों का अधिकारी नहीं समभा जाता था।
  - (४) ये विभूतियाँ पुरस्कार रूप से मिलती थीं अर्थात् विना अपना वर्णधर्म पालन किए किसी को ये विभूतियाँ प्राप्त नहीं होती थीं। केवल ब्राह्मण होने से न किसी का मान होता था, केवल क्षत्रिय होने से न किसी को ऐश्वर्य प्राप्त होता था, केवल वैश्य होने से न किसी को लक्ष्मी प्राप्त होती थी, और केवल शूद्र होने से न कोई निश्चिन्त होने पाता था।
- (१) जब तक किसी मनुष्य में दैवीसम्पद् परिपूर्ण रूप से आत्मसात् नहीं हो जाती थी तब तक उसमें मान,ऐश्वयं, श्री और नैश्चिन्त्य का संगम होने नहीं दिया जाता था; क्योंकि इनकी यौगपदिक प्राप्ति से मनुष्य उन्मत्त होकर आपे से बाहर हो जाता है, उसकी बुद्धि श्रष्ट हो जाती है, अपरंच इनके सङ्गम को देखकर सब मनुष्य अपने-अपने वर्ण धर्म को छोड़कर उस काम को ओर दौड़ने लगते हैं कि जिसमें इनका संगम रहता है; इसी कारण इन दिनों सब वर्ण के लोग अपने-अपने वर्णधर्म को त्याग कर सर्कारी नौकरो की ओर खिंचे चले जा रहे हैं और नीच से नीच काम करने क रने में भी सङ्कोच नहीं कर रहे हैं।
- (६) अपने वर्णधर्म के अतिरिक्त कोई मनुष्य दूसरे वर्ण के कर्म को नहीं करने पाता था; क्योंकि आधिजीविक सिद्धान्तानुसार वंशपरम्परागत और दीर्घ सिन्नकर्ष-जन्य संस्कारों के अनुकूल कर्म करने से शान्ति, सरलता और कौशल प्राप्त होता है,

और तद्विपरीत कर्म करने से अशान्ति, वैक्लब्य और वैकृति रहती है; अतएव कहा गया है कि—

"श्रेयान् स्वधर्मो विगुणः परधर्मात् स्वनृष्टितात् । स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः॥"

इस प्रकार नैमित्तिक, नैष्कृतिक, सांस्कारिक आधारों द्वारा त्याग के मुकर किए जाने से और सामाजिक विभूतिसंयमद्वारा सब मनुष्य अपने-अपने वर्णधर्म मे प्रवृत्त किए जा सकते हैं; किन्तु बिना स्वधमं पालन की शक्ति और पटुता के और बिना उस शक्ति और पटुता के सदुपयोग के समाज को कुछ लाभ नहीं होता है वरन उलटी हानि होती है। जब किसी वर्ण में स्वधर्म पालन की योग्यता नहीं होती है तब समाज की वहीं दशा होती है जो इस समय भारत की हो रही है, और जब विराट् क्षय होने से किसी वर्ण में स्वधर्म का दुरुपयोग होने लगता है तव समाज में अनर्थ हो जाता है, ब्रह्मकर्म के दुरुपयोग से समाज निरे मूर्खी अथवा पठितमूर्खी से भर जाता है, क्षत्रकर्म के दुरुपयोग से समाज में मारकाट, ल्ट-खसोट हुआ करती है, वैश्यकर्म के दुरुपयोग से एक ओर विविध प्रकार के दुर्व्यसन और दुविलासों का प्रचार होता है और दूसरी ओर लोग भूखे मरने लगते हैं, श्द्र कर्म के दुरुपयोग से समाज पंगु बन जाता है। अत: वर्ण-विभाग के उद्देश्य के सफल होने के लिए मनुष्यों में स्वधर्म-पालन की रुचि, शक्ति और पटुता होनी चाहिए और उनका दुरुपयोग नहीं होने देना चाहिए। किन्तु मनुष्य में ऐसी रुचि, ऐसी प्रवित, ऐसी पटुता, ऐसी उदारता तभी होती है कि जब उसकी बुद्धि, मन, शरीर की अनुकूल रचना होती है, ऐसी रचना किसी-किसी में जन्मान्तर संस्कारों के कारण स्वभावत: हो जाती है, नहीं तो सब में वह बनाए बनानी पड़ती है। अतः दैशिक शास्त्रानुसार भनुष्य की सामान्य आयु के चार भाग किये गए हैं। प्रयम भाग में आध्यापनिक शास्त्रानुसार उसकी बुढि, मन और शरीर की अनुकूल रचना की जाती थी, द्वितीय भाग में उसको उस रचनानुसार अपने देश और समाज की सेवा करनी पड़ती थी। द्वितीय और तृतीय भाग में योवन के चले जाने पर आधिलवनिक शास्त्रानुसार जब मनुष्य की उक्त रचना में विकृति के चिह्न दृष्टिगोचर होने लगते थे तो वह क्रमशः गृहस्य से हटा दिया जाता था। ये चार भाग आश्रम के नाम से कहे जाते हैं; आश्रम चार होते हैं: — ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्थ और संन्यास ।

ब्रह्मचर्य आश्रम में दश से चौदह वर्ष के भोतर बालक गृह से अलग करके नगर से दूर स्थल में किसी आदर्श रूप गुरु के आश्रम में भेज दिय। जाता था, जहाँ राजकुमारों से लेकर तपस्वी बालकों तक उनको एक साथ एक प्रकार के सात्विक मोजन और सात्विक सन्निकर्ष विषयक नियमों का पालन करते हुए रहना पड़ता था, जहाँ शीतोष्ण, सुख-दुःख, मानापमान की अवहेलना करना, परस्त्रियों को मातृवत् और पर द्रव्य को लोष्ठवत् देखना उसमें आत्मस'त् कर दिया जाता था, जहां उसको समस्त ऐहिक और अ।मुब्मिक ज्ञान-विज्ञान में पाण्डित्य प्राप्त कराया जाता था, जहाँ ज्यावहारिक शिक्षाद्वारा उसको वर्णधर्म में नैपुण्य-करवाया जाता था, जहाँ घ्यान योग का उसको कुछ रसास्वादन और अभ्यास करवाया जाना था, जहाँ उसमें निष्काम बुद्धि उत्पन्न करा के उसको कर्मयोग की शिक्षा दी जाती थी। यौबन प्राप्त होने तक नित्य इसी प्रकार की शिक्षा मिलने से मनुष्य में एक ओर स्याग, विवेक, ओज की वृद्धि होती थीं और दूसरी ओर उसमें शान्ति और स्वधर्म-कौशल भर आता था, जिससे मनुष्य के बुद्धि, मन और शरीर ऐसे हो जाते थे कि जैसे धर्म, अबै, काम, मोक्ष के साधन के लिए होने चाहिए। जब तक बदु की बुद्धि, मन, जरीर की रचना पूर्णतया ऐसी नहीं हो जाती थी तब तक उसको इसी आश्रम में रहना पड़ता था। इस आश्रम में बदु का गुरु के प्रति यह भाव होता था कि ''मेरा मुभको कुछ नहीं जो कुछ है सब तोर''। अब दुर्भाग्यवशात् यह शिक्षा शैली स्वप्न सम्पत्तियाँ हो गई हैं, अब इनके वदले यहाँ यूनिवर्सिटी, कौलेज और स्कूलों की धूम मची हुई है जहाँ विदेशी भाषा की तूर्तियाँ, विदेशी सूक्तियों के ग्रेमोफोन, परिचर्या के यन्त्र, नौकरी के चातक बनाए जाने हैं।

ब्रह्मचर्याश्रम के पूर्ण हो जाने पर वर्नु गुरु की आज्ञा और आशीर्वाद लेकर जाति-धर्म, वर्णधर्म, कुलधर्म और आश्रमधर्म का पालन करने का सङ्कल्प करके गृहस्थाश्रम में प्रवेश करता था। इस आश्रम में उसकी समस्त चेष्टाएँ बहुजनहिताय, बहुजनसुखाय होती थीं। देश और जाति क्रे प्रति उसका वही भाव होता था जो ब्रह्मचर्याश्रम में गुरु के प्रति होता था। ओज, विवेक, त्याग को काम में लाने से रजोहनन करके वह व्यक्तिगत और जातिगत हित करता हुआ चतुर्वर्ग साधन करता था।

इस प्रकार गृहस्थाध्यम रूपी रङ्गशाला में वीस-पञ्चीस वर्ष अपना सुन्दर अभिनय करके और उस रङ्ग में अपने पुत्र रूपी दूसरे पात्र का प्रवेश हो जाने पर दर्शक-मण्डली की हर्षध्विन के बीच निष्क्रमण करके बानप्रस्थाश्रम में प्रवेश किया जाता था। इस आश्रम में भगवान के चरणारिवन्दों के अतिरिक्त और किसी बात का ध्यान नहीं रखा जाता था, इस आश्रम में भगवान के प्रति वही भाव रखा जाता था जो गृहस्थाश्रम ने देश के प्रति होता था। इस आश्रम की विशेषता यह होती थी कि जाता था और दूसरी और पुरानो और निस्सत्व ब्यक्ति-रूप शाखाएँ कट कर समाज रूपी वृक्ष की कलम हो जाती थी।

वानप्रस्थाश्रम में निष्ठा हो जाने पर संन्यास धारण किया जाता था। शेष आयु समाधि अवस्था में अथआ जीवन मुक्तावस्था में विताई जाती थी, शरीर से बहुत कम प्रयोजन रहता था। इस आश्रम में मैं-मेरा, तू-तेरा कुछ नहीं रहता या, सारा जगत् ब्रह्ममय हो जाता था, किन्तु यह अवस्था विरले ही भाग्यशाली को प्राप्त होती थी। अतः इस आश्रम के विषय में स्मृतिकारों के भिन्न-भिन्न मत पाए जाते हैं, किसी के मतानुसार किलकाल में केवल वे ब्राह्मण ही संन्यास धारण कर सकते हैं जो पहिले ऋताशी अथवा अमृताशी रहे हों, किन्हीं के अनुसार जिनको समाधि प्राप्त हो जाती है वे सदा संन्यास धारण कर सकते हैं। किन्तु दैशिकशास्त्र का इस विवाद से कुछ प्रयोजन नहीं है।

समाज में वर्णाश्रम धर्म का ठीक-ठींक पालन होने से अधीलिखित उद्देश्य सिद्ध होते हैं ---

- (१) व्यक्ति अथवा समाज के वाह्याभ्यन्तरिक परस्पर प्रतिद्वन्द्वी विषयों में साम्य हो जाता है।
- (२) व्यष्टिगत और समिष्टिगत हितों का संयोग हो जाता है; जिसते समाज के हितायें ब्राह्मण दारिद्रच को, क्षत्रिय प्राणसंशय को, वंश्य चिन्ता को, शूद्र सेवा को आनन्दपूर्वक स्वीकार करते हैं।
- (३) समाज में सर्वत्र सन्तोष रहता है जिससे देणद्रोह का बीज उत्पन्न होने नहीं पाता:
  - (४) समाज में सर्वत्र प्रेम और ऐक्य रहता है जिससे सर्वत्र अर्थेक्य रहता है।
- (५) मान के साथ दारिद्रच, ऐश्वर्य के साथ प्राणसंशय, श्री के साथ भार, नैश्चिन्त्य के साथ विनय का संयोग होने से ब्राह्मण अभिमानी नहीं होने पाते हैं, न क्षत्रिय उच्छृह्खल होते हैं, न वैश्य दुव्यंसनी होते हैं, न शूद्र असन्तोषी होने पाते हैं। फलतः समाज में सर्वत्र साम्य रहता है।
- (६) समाज में कार्य-विभाग हो जाता है। किसी काम को सुकर और सुसम्पन्न करने के लिए यह आवश्यक है कि उसके अनेक विभाग किए जायँ, एक व्यक्ति के अनेक कामों में हाथ डाजने से उसको ज्ञान तो थोड़ा बहुत सब कामों का हो जाता है, किन्तु कौशल एक में भी प्राप्त नहीं होता, अनेकों के एक ही काम में लगने से उन सब को एक काम में कौशल तो प्राप्त हो जाता है किन्तु और कामों का किसी को भी ज्ञान नहीं होता, इसके प्रतिपक्ष एक काम के अनेक भाग करके एक एक व्यक्ति को सींप देने से उसके सब भाग सुसाध्य और सुसम्पन्न हो जाते हैं।
- (७) जातिरूपी वृक्ष की कलम हो जाती है, किसी आधिजीविक पदार्थ को स्वस्य रखने के लिए यह आवश्यक है कि समय-समय पर उसकी कलम की जाय अर्थात् उसका सहानुभूति-भून्य अथवा कुसंस्कारयुक्त अङ्ग निकाल कर अलग कर दिया जाय जिससे उसके और अङ्ग संसर्ग दोष से दूषित न होने पावें। वानप्रस्थ

आश्रम से लोग समाज से अलग कर दिये जाते हैं जो वार्धक्य के कारण विषण्ण और सहानुभूति-शून्य हो जाते हैं।

वर्णाश्रम धर्म की छाया प्लेटो के रिपब्लिक और अरिष्टोटल के पौलिटिक्स में भी पाई जाती है।

आचार्य प्लेटो के मतानुसार आदर्श रूप समाज ऐसा होना चाहिए जिसमें कुछ लोग गुण-कर्मानुसार अन्न नस्त्र उत्पन्न किया करें, इसके अतिरिक्त उन लोगों का और कुछ काम न हो, कुछ लोग ऐसे हों कि जो क्रय-विक्रय द्वारा उस अन्न को समाज के लिए सदा सुलभ रखें, कुछ दृढ शरीर वाले लोग ऐसे हों कि जो वेतन लेकर समाज की सेवा-गुश्रूषा किया करें, कुछ ऐसे लोग समाज की रक्षा के लिए नियत हों कि जो निश्चिन्त, निपुण और बुद्धिमान हों, जिनको अपने काम का दीर्घाभ्याम हो, जो स्वजातियों के प्रति विनीत और पर-जातियों के प्रति भयन्द्वर हों, जो धीर, ज्ञानी, तेजस्वी और स्फूर्तिमान हों। जहाँ मनुष्यों के चित्त में वाल्यावस्था से हो मृत्युभय और नीच वीभत्स संस्कार नहीं पड़ने दिये जायें, जहाँ मनुष्यों का शरीर व्यायाम द्वाना स्वस्थ और सुडोल वनाया जाय और गान्धर्व विद्या द्वारा उनके चित्त में शालीनता और चित्तप्रसादन के संस्कार डाले जायें। जहाँ शासक और उनके अधिकारी परस्परच्छन्दानुवर्ती हों।

जहाँ अधिकारी लोग ऐसे हों कि जो सुयोग्य, अप्रमत्त, बुद्धिमान और सावधान हों, जो देश-सेवा के रिसक हों, जो समाज की सुखसमृद्धि को अपनी सुखसमृद्धि समझते हों, जहाँ सम्पत्ति का न अत्यन्त अभाव हो, जहाँ नित्य सत्संस्कार और सर्वाशक्षा का योगक्षेम होता हो, जहाँ लोगों को बाल्यावस्था से ही दैशिक धर्म की शिक्षा मिलती रहे, जहाँ छोटी-छोटी बातों के लिए कानून नहीं बनाये जाते हों और न वार-वार कानूनों का परिवर्तन होता हो।

जहाँ स्त्री, बालक, प्रजा, शासक, स्वतन्त्र, परतन्त्र, शिल्पी इत्यादि सब लोग अपने-अपने काम में लगे रहते हों, कोई एक दूसरे के काम में हस्तक्षेप नहीं करता—एक प्रकार के लोगों का दूसरे प्रकार के लोगों के काम में हस्तक्षेप करने से अपवा एक मनुष्य का अनेक प्रकार के लोगों के काम में हाथ डालने से समाज में और अन्य हो जाता है।

जहाँ विवाह पद्धित शुद्ध संस्कारयुक्त हो, जहाँ उत्तम दम्पितयों की सन्तानें केवल यौवन में ही उत्पन्न हों, जहाँ एकान्त स्थान में शिक्षा केवल उत्तस संस्कारयुक्त वालकों को ही दी जाती हो, न कि दुष्ट कुसंस्कारयुक्त बालकों को, जहाँ भी रु अथवा स्वक्म विमुख क्षत्रिय लोग शूद्र कक्षा में रखे जाते हों।

जहाँ भिन्न-भिन्न प्रान्तों में बसे हुए एक जाति के लोग अपने को एक दूसरे से भिन्न नहीं समभते हों, जहाँ उनमें परस्पर द्रोह न हो वरन् एक-दूसरे से प्रेम रखते हों, जहाँ सब लोग जातीय रीतियों को वरतते हों!

जहाँ शासक लोग विद्वान् और पण्डित हों, जहाँ अध्यात्म शास्त्र और दैशिक शास्त्र एक दूसरे के अङ्ग समभे जाते हों, जहाँ अधिकार ऐसे लोगों को दिए रहते हों जो मर्यादा और व्यवस्था से वाहर कभी न जाते हों, जहाँ अधिकार योग्य व्यक्तियों को ढुँढ़ कर आदरपूर्वक दिए जाते हों, न कि नौकरी के लिए अर्जी देने वालों को ।

जहाँ समाज संचालन का काम पिण्डतों के हाथ में हो, न कि पिण्डतमानियों के हाथ में, जहाँ राज्याधिकार ऐसे लोगों के हाथ में हो जो उनको तुच्छ समभते हों और जो ऐसी अवस्था का रसास्वादन कर चुके हों जो शासन करने की अपेक्षा बहुत रमणीय हो।

जहाँ वाल्यावस्था में गणित, ज्योतिष और आन्वीक्षिकी विद्या द्वारा मनुष्यों की बुद्धि में पैनापन लाया जाता हो, जहाँ गुरुशिण्यों में सख्य भाव रहता हो, जहाँ सबसे प्रथम स्वास्थ्य का योगक्षेम किया जाता हो, तदनु सरल विज्ञानों की शिक्षा दी जाती हो, तदनन्तर पुरुषार्थं के काम किए जाते हों और अन्त में शान्ति से कालक्षेप किया जाता हो।

जहाँ विधा और गुणों की वृद्धि के साथ मान की भी वृद्धि होती हो, जहाँ गौरव सद्गुणों का होता हो, न कि सम्पत्ति का।

जहाँ एक मनुष्य अनेक काम नहीं करता हो, जहाँ कोई निरुद्यमी नहीं होने पाता हो, जहाँ कोई न अति धनानुरागी हो, न कोई अति विषयानुरागी हो, जहाँ सब लोग युक्ताहार-विहारणील हों, जहाँ आलसी और अपव्ययी लोग दूर से ही फटकार दिए जाते हों, जहाँ सब लोग आत्मनिष्ठ हों।

ये बातें आचार्य प्लेटों के रिपब्लिक से ली गई हैं, जिसके छठे अध्याय में कुछ ऐसा सङ्क्रोत भी किया हुआ है कि किसी दूर देश में जहाँ यवनों का राज्य नहीं है ऐसा आदर्श रूप समाज अब तक वर्तमान हैं और जहाँ राजकुमार ज्ञान के रिसक हुआ करते हैं। यह बात विचारास्पद हैं कि आचार्य प्लेटों के बहुन पहिने किपलबस्तु के युवराज भगवान् बुद्धदेव के उपदेशक यूनान में पहुँच चुके थे, अतः अनुमान होता है कि आचार्य प्लेटों का वह दूर देश हमारा भारत ही था। चाहे कुछ भी हो, उनका रिपब्लिक हमारे दैशिक शास्त्र की छाया लेकर रचा गया है।

् इस विषय में आचार्य अरिष्टोटलस् का भी मत प्रायः अपने गुरु का जैसा ही है, उनके मतानुसार वह समाज सर्वोत्तम होता है जिसमें सब लोग एक ही जाति के

होते हैं, यदि अनेक जातियों के हों तो उनमें एकरसवाहिना आ गई हो, जिसका हात है, जहाँ मर्यादा के अनुसार होता है, जहाँ मर्यादापूर्वक सब आव-संचालन बिलकुल नीति और मर्यादा के अनुसार होता है, जहाँ मर्यादापूर्वक सब आव-स्थाला । जार कृषि और पशु-पालन में चतुर होते हैं।

जहां समाज का श्रेय विद्या, सुनीति और सदाचार पर समभा जाता है न कि नये-नये कानून बनाए जाने पर, जहाँ दारिद्रच निवारण के उपाय सदा काम में लाए जाते हैं, जहाँ मनुष्यों की बड़ी तृष्णा नहीं होती है और उचित आवश्यकतानुसार किसी को अन्त-वस्त्र का कष्ट भी नहीं रहता है, जहाँ विद्या और आत्मनिग्रह का प्रचार रहा करता है, जहाँ ऊँचे लोगों की तृष्णा और नीच लोगों की प्रतिपत्ति बढ़ने नहीं दी जाती है, जहाँ स्त्रीजनों में स्वेच्छाचार नहीं आने दिया जाता है, जहाँ लोग निलॉभ और निराकांक्ष होते हैं, जहाँ लोग राज्य को बिगड़ने नहीं देते हैं, जहाँ समाज की रक्षा करने वाले लोग निश्चिन्त रखें जाते हैं, जहाँ पेट के लिए उनको कोई नीच और अननुरूप काम करने नहीं दिया जाता है।

जहां प्रत्येक व्यक्ति समाज के हित-साधन में लगा रहता है, जहां सब लोग साहसी और जातिधर्म-परायण हीते हैं, जहां शासन सुयोग्य, सुशील, कुलीन, वुद्धि-मान, येघावी; आत्मनिग्रही, तेजस्वी, सुकृती और नय-विशारद लोगों के हाथ में दिया रहता है, जहाँ सर्वत्र उक्त प्रकार के गुणवान् शासक होते हैं, जहाँ सब मनुष्य प्राकृतिक नियमों के अनुसार चला करते हैं।

वह समाज श्रेष्ठ होता है जो आत्मरक्षा और आवश्यक पदार्थों के लिए किसी दूसरे समाज पर निभंर नहीं होता है, जहां प्रजा राज्य की दुष्प्रवृत्ति को रोकने की सामध्यं रखती है, जहाँ लोग मध्यस्थ वृत्ति और समानावस्था वाले होते हैं, जहाँ कोई त्र बहुत बड़ा बौर न बहूत छोटा होता है, जहाँ राज्याधिकारी लोग लोभी और उद्धत नहीं होते हैं, जहाँ लोग खुशामदी नहीं होते हैं, जहाँ किसी बात की अननुहप वृद्धि नहीं होती है, जहाँ लोग मुखबिर और चुगलखोर नहीं होते हैं, जहाँ लोग मिन व्ययी, परस्पर विश्वासी और श्रद्धावान् होते हैं जहाँ शासक सत्पाल, प्रेमी, नीतिपरायण, मुक्कतानुरागी होते हैं, जहाँ देशिक और जातीय शिक्षा बाल्यावस्था से ही दी जाती है।

जहाँ लोग तेजस्वी, आत्मनिग्रही, न्यायपरायण, बुद्धिमान्, उत्साही, स्वकर्मरत होते हैं; जहां गुण और आवश्यकतानुसार समाज और राष्ट्र का विभाग किया रहता है; जहां लोगों को निष्काम सत्कर्म करने में आनन्द होता है न कि समाज से अलग रहने में; जहाँ अन्न के लिए कृषकों की कमी, रक्षा के लिए यो द्वाओं की कमी, धन के लिए महाजन की, यज्ञादि के लिए पुरोहितों की कमी, न्याय के लिए प्राड्विवाकों की कमी नहीं रहती है; जहां लोगों को वड़े काम करने के लिए यथेष्ट समय मिलता है; जहाँ राज्य विकारी लोग स्वभाव से, वंशपरम्परा से और शिक्षा से अपने अपने काम के योग्य होते हैं।

जहां कानून पूर्वापर विचार करके सब बातों का घ्यान रख कर बनाए जाते हैं; जहां लोग ऐसे ढांचे में ढाले जाते हैं कि जो सर्वत्र सुयोग्य निकलते हैं, चाहे वे किसी अवस्था में रखे जायें; जहां उपयोगिता के साथ सौन्दर्य का और सौन्दर्य के साथ उपयोगिता का विचार किया जाता है, जहां सब लोग वशी, वीर, धैर्यशाली और युक्ता-हारविहारशील होते हैं।

जहाँ सब लोग अपने को अपने समाज का अङ्ग समभते हैं और जहाँ वालकों की उत्तम शिक्षा का प्रबंध समाज के हाथ में होता है न कि राज्य के हाथ में।

अरिष्टॉटल के उक्त विचारों में भी हमारे वर्णाश्रम धर्म का प्रतिविम्ब दिखाई दे रहा है, किन्तु इतने स्पष्ट रूप से नहीं जितना कि प्लेटो के विचार में; कारण इसका यह है कि प्लेटो का लक्ष्य था सर्वश्रेष्ठ समाज का निरूपण करना, अतः उनके रिपब्लिक में वर्णाश्रम धर्म का प्रतिबिम्ब साफ दिखाई देता है। अरिष्टॉटल का लक्ष्य था भिन्न-भिन्न प्रकार के राज्यों का वर्णन करना, केवल प्रसङ्गवशात उस में श्रेष्ठ समाज का वर्णन आ गया है; अतः उनके देशिक शास्त्र में वर्णाश्रम धर्म की छाया अध्री जान पड़ती है।

पाश्चात्य देशों में आचार्य प्लेटो के रिपब्लिक और आचार्य अरिष्टांटल के देशिक शास्त्र के आधार पर समाज-रचना की कुछ चेष्टा हो रही है जो सोश्यिलजम अथवा बोत्शेविजम अर्थात् साम्यवाद के नाम से कही जा रही है। साम्यवादियों के भवानुसार उनकी वर्तमान सामाजिक अवस्था अनभीष्ट है, किन्तु अपने देश में अनम्पतानुसार उनकी वर्तमान सामाजिक अवस्था अनभीष्ट है, किन्तु अपने देश में अनभीष्ट समभे जाने वाले इस पाश्चात्य समाज के ढाँचे में अपने समाज को ढालना भीष्ट समभे जाने वाले इस पाश्चात्य समाज के ढाँचे में अपने समाज को ढालना चाहने वाले हम लोगों के मतानुसार वर्णाश्चम धर्म अत्यन्त अनभीष्ट वस्तु है। वर्ण-पाहने वाले हम लोगों के मतानुसार वर्णाश्चम धर्म अत्यन्त अनभीष्ट वस्तु है। वर्ण-पाहने वाले हम लोगों के मतानुसार वर्णाश्चम हमें अत्यन्त अनभीष्ट वस्तु है। वर्ण-पाहने वाले हम लोगों के मतानुसार वर्णाश्चम हमें उत्नित होने लोगो। उत्नित्त नहीं हो सकती है, इस प्रथा का नाण होने ही से हमारी उत्नित होने लोगो।

यद्यपि संसार में, संसार में क्या हमारे ही भारत में, बहुत लोग ऐसे भी हैं कि जिनमें वर्ण-व्यवस्था नहीं है तथापि वे हमसे बहुत गिरी अवस्था में हैं किन्तु इनकी ओर हमारा ध्यान नहीं जाता है। अद्योमुखी जातियों की बुद्धि बहुधा ऐसी ही हुआ करती है। वर्तमान यूरप से विद्यमान भारत की तुलना करके हम लोग वर्णाश्रम धर्म करती है। वर्तमान यूरप से विद्यमान भारत की तुलना करके हम लोग वर्णाश्रम धर्म की महिमा को काल्पनिक और अतिशयोक्ति समभते हैं किन्तु हमको यह विचार नहीं रहता है कि विद्यमान सविराट् यूरप से वर्तमान निर्विराट् भारत की तुलना नहीं नहीं रहता है कि विद्यमान सविराट् यूरप से वर्तमान निर्विराट् भारत की तुलना नहीं

हो सकती; ऐसी तुलना बहुधा भ्रान्तिजनक होती है। यह सब जानते हैं कि मरे हुए मगराज की अपेक्षा जीता चीता बहुत ओजस्वी होता है, सूखे गुलाब की तुलना में हरा कूंज बहुत सुगन्धयुक्त होता है, किनारे पर वैठे हुए हंस की अपेक्षा सरोवर में तैरता हुआ बक अति शोभायमान होता है। अपरंच यह भी स्मरण रखना चाहिए कि हमारा आदर्शरूप विद्यमान यूरप जीवनयात्रा की जटिलता और कामक्रोध-लोभमोह-मदमत्सर की वृद्धि से दिन-प्रतिदिन विपर्यस्त होता जा रहा है; जिसके कारण इन दिनों वहां राजा और प्रजा के बीच, सरदारों और रैयतों के बीच, साहकार और मज-दूरों के बीच, स्त्रियों और पुरुषों के बीच दलबन्दी हो रही है। जिस समाज में ऐसा अर्थविपर्यय हो और जिसमें लोग एक ओर तो काम-क्रोधादि से विपर्यस्त हों और दूसरी ओर उसमें जीवन-यात्रा की समस्या जटिल होती जा रही हो, विचारिए वह ... समाज कहाँ तक अभीष्ट और आदर्शरूप समका जाना चाहिए; वास्तव में ऐसे समाजवाले स्वर्गं की अपेक्षा तद्विपरीत समाजवाला नरक बहुत अभीष्ट होना चाहिए। यूरोपीय समाज में मुलम्मा तभी तक चढ़ा हुआ है जब तक संसार के अन्य देश सोए हुए हैं, उनके जागते ही यूरपीय समाज अपना असली रङ्ग देने लगेंगे, उन्होंने बहुत कुछ रङ्ग नो इसी महायुद्ध में दे दिया है। भगवान् भास्कर की तिरछी मरी-चियों से रंजित हिमालय के शिखर दूर से जैसे रमणीय दिखाई देते हैं वास्तव में वैसे होते नहीं हैं।

जो कुछ हो, यूरप की वर्तमान सामाजिक अवस्था अपने देश में अभीष्ट नहीं समभी जा रही है, उसका परिवर्तन करने के लिए ही वर्तमान सोश्यलिज्म का जन्म हुआ है। सोश्यलिज्म अभी बाल्यावस्था में ही है, अतः कहा नहीं जा सकता है कि सोश्यलिस्ट लोग अपनी अभीष्ट सिद्धि के लिए किन उपायों को काम में लाएँगें और इन उपायों से कहाँ तक कृतार्य हो सकेंगे, उनके गुरु प्लेटो और अरिष्टाॅटल के आदर्शस्प समाज की रचना ग्रीस में न हो सकी। किन्तु उनसे बहुत पहिले भारत में उससे भी अष्टे समाज की रचना हो चुकी थी, जो उनके समय तक बहुत कुछ घरट हो चुकी थी, तथापि जो रचना यवनाचार्यों का आदर्श स्प समभी जाती थी, जो अब नष्टप्राय हो चुकी है, किन्तु पूर्व संस्कारों से उसकी प्राचीन महिमा का अनुमान हो सकता है।

क्या कारण था कि छोटे से ग्रीस में प्लेटो और अरिप्टॉटल के आदर्शरूप समाज की रचना न हो सकी, किन्तु विशाल भारत में उससे भी श्रेष्ठ समाज की रचना हो गई?

कारण इसका यह जान पड़ता है कि यवनाचार्यों के दैशिक शास्त्र का आधार या कानून । कानून की रचना द्वारा उन्होंने अपनी कल्पना को कार्य में परिणत करना चाहा, अतः उनकी कल्पना कल्पनामात्र ही रही, वह कभी कार्य में परिणत न हो सकी; किन्तु हमारे देशिक शास्त्र का आधार था आधिचित्तिक और आधिजीविक शास्त्र । इन शास्त्रों के अनुसार दैवीसम्पद् को सम्िटगत करके उन्होंने अपनी कल्पना को कार्य में परिणत करना चाहा; अतः उनकी कल्पना अनायास कार्य में परिणत हो गई।

यह स्मरण रखना चाहिए कि हमारे समस्त शास्त्रों का एक सर्वसम्मत सिद्धान्त यह है कि धर्म की संस्थापना कानून बनाने से, नीति की दोहाई देने से; धर्म की पुकार करने से, तर्क का सहारा लेने से नहीं होती है; यह होती है केवल तेज, त्याग, विवेक के संयोग से; इसी विधि से वार-वार देवताओं ने धर्म की संस्थापना की और भविष्य में भी ऐसा ही होगा।

इति दैशिकशास्त्रे विराडघ्याये वर्णाश्रमविभागो नाम द्वितीयाह्निकः ।

# तृतीय आह्निक अर्थायाम

जिस धर्म की परिभाषा पूर्वाह्निक में कही गई है धारणा उसकी होती है वर्णाश्रम प्रया से, और हानि उसकी होती है अर्थ के अभाव से अथवा प्रभाव से अर्थात्
धन के बिलजुल न होने से अथवा उसका अत्यन्त मान होने से धर्म निभ नहीं सकता
धन के बिलजुल न होने से अथवा उसका अत्यन्त मान होने से धर्म निभ नहीं सकता
है; अर्थ अभाव और प्रभाव दोनों रूपों से धर्म को नष्ट कर देता है। पूर्वपक्ष के
विषय में कुछ कहने को आवश्यकता ही नहीं; क्योंकि सब इस बात को जानते हैं कि
जिस समाज में पेट भर खाने को अन्न नहीं, पहनने को वस्य नहीं, शत्रुओं से लड़ने
जिस समाज में पेट भर खाने को अन्न नहीं, पहनने को वस्य नहीं, शत्रुओं से लड़ने
जिस समाज में पेट भर खाने को अन्न नहीं, पहनने को वस्य नहीं, शत्रुओं से लड़ने
कि लिए सामान नहीं, वह धर्म को क्या जाने, धर्म पालन करना भूखे नङ्गों का काम
के लिए सामान नहीं, वह धर्म को क्या जाने, धर्म पालन करना भूखे नङ्गों का काम
नेश्चिन्त्य—इन चारो में से एक न एक के लिए उद्योग किया करता है, जब तक ये
नेश्चिन्त्य—इन चारो में से एक न एक के लिए उद्योग किया करती हैं, तब तक सब
सामाजिक विभूतियाँ धर्म-पालन के प्रतिफल रूप में मिला करती हैं, तब तक सब
लोग अपने-अपने धर्म में स्थिर रहते हैं, किन्तु जिस समाज में घन के। अत्यन्त प्रभाव
होता है ये सामाजिक विभूतियां धन के पीछे मारी-मारी फिरती हैं, अत: उस समाज
होता है ये सामाजिक विभूतियां धन के पीछे मारी-मारी फिरती हैं, जत: उस समाज
में सब लोग अपने-अपने धर्म को छोड़ कर अर्थ-सञ्चय की ओर प्रवृत्त हो जाते हैं।

धन के अभाष और प्रभाव दोनों से समाज अर्थमात्रिक हो जाता है, ऐसा होने से लोगों को अर्थभ्रम हो जाता है अर्थात् वे अर्थ के तत्त्व और अभिप्राय को भूल कर उनको अन्यथा समझने लगते हैं। अर्थभ्रम से मोह और कौटिल्य की वृद्धि, विवेक और पौरुष का क्षय हो जाता है, फलतः समाज में सर्वत्र:

"इरिवा परवाच्छर लोलुपता भरि पूरि रहे समता बिगता। सब लोग वियोग बिसोक हुए बरनाधम धर्म अचार गए॥"

अतः धर्मं की रक्षा के लिए अर्थं के अभाव और प्रभाव दोनों को रोकना, धन को वश में रखना, लोगों को उसके वश में न होने देना, समाज में उसकी न अत्यन्त घृणा, न अत्यन्त गौरव होने देना अत्यन्त आवश्यक है, इस प्रकार अर्थं को मर्यादा में रखना अर्थायाम कहा जाता है।

जैसे प्राण के अनियन्त्रित रहने से प्राणी की मानसिक और शारीरिक अवस्था विगड़ कर उसका जीवन दुःखमय हो जाता है, किन्तु प्राणायाम से उसकी शारीरिक और मानसिक अवस्था बहुत सुन्दर होकर जीवन आनन्दमय हो जाता है, वैसे ही अथं के अनियन्त्रित रहने से समाज की बाह्याभ्यन्तिरिक अवस्था विगड़ कर उसमें रहना दुःखमय हो जाता है, किन्तु अर्थायाम से समाज की बाह्याभ्यन्तिरिक अवस्था सुधर कर उसमें रहना मुखमय होता है।

अर्थायाम के चार चरण होते हैं:-

(१) सामाजिक विभूति संयम, (२) विनिमय प्रथा की रक्षा, (३) अन्नप्राचुर्यं, और (४) कृषि-गोरक्षा।

सामाजिक विभूति संयम—इसका वर्णनं पूर्व आह्निक में हो चुका है, इस उपाय से अर्थ, मान, ऐश्वर्य, विलास, नैश्चिन्त्य का आधार होने नहीं पाता, लोग उसको कामधेनु समक्त नहीं पाते हैं, उनको उन विभूतियों के लिए विशेष प्रकार से समाज की सेवा करनी पड़ती है; अतः अर्थ किसी को अपने धर्म से च्युत करके अपना दास नहीं बना सकता है।

विनिमय प्रया की रक्षा-इसके अधीलिखित तीन सिद्धान्त सर्वविदित हैं:-

(१) भोक्ताओं की अपेक्षा उत्पादकों की संस्था अधिक होने से समाज में सदा अर्थ का प्राचुर्य रहा करता है; ऐसी आर्थिक अवस्था समाज के लिए श्रेयस्करी होती है। उत्पादकों की अपेक्षा भोक्ताओं की संस्था अधिक होने से समाज में सदा अर्थ की दुनंभता रहा करती है, ऐसी आर्थिक अवस्था समाज के लिए अनर्थंकरी होती है।

- (२) द्रव्य का जितना गौरव होता है उतनी उसकी क्रवशक्ति बढ़ती है। द्रव्य की क्रयशक्ति बढ़ने से उसमें लोग बड़ी धद्धा और बड़ा भरोसा करने लगते हैं। ऐसा होते से सारी प्रजा द्रव्यसञ्चय की ओर भुक पड़ती है, जिसका अवश्यंभावी परिणाम यह होता है कि समाज में मुख्य अर्थ का उत्पादन कम और गौण अर्थ का उपार्जन अधिक होने लगता है। फलतः समाज में उत्पादकों की अपेक्षा भोक्ताओं की संस्या अधिक हो जाती है। अभी पहले सिद्धान्त में यह कहा गया है कि उत्पादकों की अपेक्षा भोक्ताओं की संख्या अधिक होने से समाज में आजीविका क्ष्टसाध्य हो जाती है, आजीविका के कष्टसाध्य होने से लोगों का मुख्य धर्म हो जाता है येनकेन प्रकारेण पेट भरना । अपर च धन का गौरव होने से वंचना और प्रतारण की अनेक रीतियों का आविर्भाव होने लगता है, भाँति-भाँति से परस्व हरण में जो चत्र होते हैं वे सम्पन्न रहते हैं और जो उसमें चतुर नहीं होते वे विपन्न रहते हैं, विपन्नों को अन्न-वस्त्र के अतिरिक्त और किसी वात का विचार नहीं रहता है। इस प्रकार सम्पन्न हुए लोगों को सदा लूट-खसोट की ही सूभी रहती है, जब पर्याप्त लूट-खसोट हो जाती है तब कालान्तर में बन्द पानी के समान सड़कर उनकी सिचत सम्पत्ति बाहर निकलने लंगती है तो समाज में नीच संस्कार फैलने लगते हैं जिनसे समाज निस्तेज और धर्मभ्रष्ट जाता है।
  - (३) जब तक समाज में कुछ लोग दारिद्रधपीड़ित नहीं होते हैं तब तक उसमें द्रव्य से कुछ काम नहीं चल सकता है, समाज में जितनी दिरिद्रियों की संस्या अधिक होती है उतना उसमें द्रव्य से अधिक काम चल सकता है, अतः जो समाज अयवा व्यक्ति अर्थोपार्जन की उपेक्षा करके द्रव्योपार्जन करने लगता है उसके चित्त में अन्य समाज अथवा अन्य व्यक्तियों को दिरद्री बनाए रखने का अशिव सङ्कल्प उत्पन्त हो जाता है। जब यह अशिव सङ्कल्प कार्य में पिरणत होने लगता है तब समाज की जो अवस्था होती है उसका भली भांति अनुमान किया जा सकता है।

उनत तीन सिद्धान्तों से, यह सिद्ध होता है कि द्रव्य के अत्यन्त गौरव और प्रचार से समाज में भोनताओं की अपेक्षा उत्पादकों की संख्या न्यून हो जाती है, द्रव्य की क्रय-शिन्त बढ़ जाती है, दारिद्रधपीड़ित लोगों की संख्या अधिक हो जाती है, इन तीन बातों से लोग धर्म से भ्रष्ट हो जाते हैं। अतः द्रव्य के अत्यन्त गौरव और प्रचार को रोकना परमावश्यक समभा जाता है। द्रव्य का गौरव और प्रचार तभी रुक सकता है जब द्रव्य की आवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की आवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की आवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की अवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की अवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की अवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की अवश्यकता अथवा उपयोगिता कम कर दी जाय और द्रव्य की अवश्यकता अथवा उपयोगिता को कम करने का एकमात्र उपाय है विनिमय प्रया।

विनिमय कहते हैं एक आवश्यक वस्तु के बदले दूसरी आवश्यक वस्तु को देना अथवा कोई आवश्यक काम करना। इस प्रथा के चलन से द्रव्य की आवश्यकता और उपयोगिता तो कम हो जाती है किन्तु साथ ही इसके वाणिज्य में कठिनाई भी होने लगती है। अपरश्व यह प्रथा बलात् चलाये चल नहीं सकती है, और बलात् चलाया हुआ कोई काम श्रेयस्कर नहीं होता है। अतः इस प्रथा को चलाने के नियम हैं:—

(१) सिनकों का अनाधिक्य, (२) सिक्कों का मूल्य अपने धातु के मूल्य के बरावर होना, (३) नगरों की अपेक्षा ग्रामों में सिक्कों का प्रचार कम होना, (४) नगरों में विनिमय और क्रय-विक्रय दोनों प्रयाओं का प्रचार रहना, (४) अन्तर्जातीय वाणिज्य में केवल सिक्कों का चलन होना।

सिक्कों का अनाधिक्य—विनिमय प्रथा की अपेक्षा क्रयविक्रय प्रथा अधिक सरल और सुकर होती है, क्रयविक्रय को अनायास चलाने के लिए सिक्के बनाए जाते हैं, सिक्के यथासम्भव सुवाह्य, सुधार्य और सुरक्ष्य बनाये जाते हैं, सञ्चय किए जाने के लिए अन्नादि की अपेक्षा सिक्के बहुत अच्छे होते हैं; अतएव विनिमय प्रथा की अपेक्षा सिक्कों का चलन रुचिकर होता है। इसी कारण सिक्कों की बहुतायत से विनिमय प्रथा उठती जाती है। जब समाज में सिक्कों की कमी होती है तब मनुष्यों को लाचारी से विनिमय प्रथा काम में लानी पड़ती है। अतः विनिमय प्रथा को बनाए रखने के लिए समाज में सिक्कों की बहुतायत नहीं होनी चाहिए।

(२) सिक्कों का मूल्य अपने घातु के मूल्य के बराबर होना—सिक्कों की बहुता-यत केवल सरकारी टकसाल से ही नहीं होती है; किन्तु लोगों के निजी टकसालों से भी हुआ करती है। जब तक सिक्कों के बनाने में लाभ नहीं है तब तक कोई निजी टकसाल नहीं रखता है जब तक सरकारी टकसाल से निकले हुए सिक्कों का मूल्य उनके धातु के मूल्य के बराबर होता है तब तक किसी को असली धातु के निजी सिक्के बनाने से कुछ लाभ नहीं हो सकता है, यदि कोई मिलावटी धातु के खोटे सिक्के निकाले तो बाजार में उनका चलन नहीं होता है, और उनके पकड़े जाने की बहुत सम्भावना रहती है। अतः सरकारी टकसालों से निकले हुए सिक्कों का मूल्य उनके घातु के मूल्य के बरावर होने से निजी सिक्कों का निकलना वन्द हो जाता है। पहले हमारे देश में सिक्कों का मूल्य उनके धातु के मूल्य से अधिक होने के कारण वाजार जाली सिक्कों मे भरे हुए थे। निकल धातु के सिक्कों के टकसाल से बाहर आते ही जाली सिक्कों की बहुतायत होने लगी, इसके प्रतिपक्ष ज्योंही सोने का मूल्य सौवरिन से बढ़ने लगा त्योंही बाजार में सौवरिनों की कमी होने लगी। अतः सिक्कों की बहुतायत को रोकने और विनिमय प्रथा को चालू रखने के लिए सिक्कों का मूल्य धातु के मूल्य से अधिक नहीं होना चाहिए। अतएव प्राचीन भारत में सोने-चौदी की बहुतायत होते हुए भी सिक्के बहुत कम

इस दृष्टि से कागजी रुपयों का चलन और भी अधिक अनभीष्ट समक्ता जाता है, क्योंकि इस चलन से न केवल विनिमय प्रथा की हानि होती है, अपितु इससे समाज में अर्थ-सङ्कट होने की सम्भावना भी रहती है, क्योंकि कागजी रुपये निकालने वालों को कोई वस्तु किसी भाव में खरीदने में हानि नहीं होती है, और उस खरीदी हुई वस्तु को जिस भाव से वेचता है उसमें उसको लाभ रहता है, एक कागज के दुकड़े में वह सारे समाज की आँतें वाहर निकाल सकता है, अतः यदि कागजी रुपये निकालने वाला दूसरे देश से मुख्य अर्थ का व्यापार करता है तो समाज में अर्थसङ्कट उपस्थित हो जाता है। किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि कागजी रुपयों के चलने से समाज में अर्थसङ्कट तभी हो सकता है जब कि वे वतौर सिक्कों के चलते हैं, न कि वतौर हुण्डियों के।

- (३) नगरों की अपेक्षा प्रामों में सिक्कों का प्रचार और भी कम होना—कारण इसका यह है कि नगरों अथवा नागरिकों की अपेक्षा प्रामों में अथवा प्राम्यजनों द्वारा ही मुख्य अर्थ का उत्पादन हुआ करता है, प्रामों में सिक्कों का जितना प्रचार होता है उतना वहां आलस्य और भोग-विलास का प्रचार होता है, फलतः वहां मुख्य अर्थ के उत्पादकों की संख्या कम होने लगती है; प्रामों में उत्पादकों की संख्या जितनी कम होती है, नगर उतने ही अपने धमं से च्युत होते हैं। नगरों के स्वधमं च्युत होने से होती है, नगर अवपात होने लगता है। अपरश्व प्रामों में सिक्कों का प्रचार होने से वहां अन्नादि का सरासर हास होने लगता है, वे विलकुल खोखने हो जाते हैं।
- (४) नगरों में क्रय-विक्रय और विनिमय दोनों का बराबर चलन होना—नगरों में कुछ लोग ऐसे भी रहते हैं, जो न तो मुख्य अर्ध का उत्पादन करते हैं और न विनिमय प्रथा को ही काम में ला सकते हैं, किन्तु समाज के लिए वे अत्यन्त उपयोगी और अवश्यक होते हैं, अपरञ्च नगरों में अनेक काम ऐसे होते हैं कि जो विनिमय प्रथा से अवश्यक होते हैं और वहाँ अनेक वस्तुएँ भी ऐसी होती हैं कि जिनका लेनदेन विनिन्हीं किए जाते हैं और वहाँ अनेक वस्तुएँ भी ऐसी होती हैं कि जिनका लेनदेन विनिमय प्रथा से नहीं हो सकता है, किन्तु उन कामों का किया जाना और उन वस्तुओं मय प्रथा से नहीं हो सकता है, किन्तु उन कामों का किया जाना और उन वस्तुओं के का लेनदेन समाज के लिए बहुत आवश्यक होता है, अतः वैसे आवश्यक मनुष्यों के का लेनदेन समाज के लिए बहुत आवश्यक होता है, उन आवश्यक कामों और वस्तुओं के लिए नगरों में दोनों प्रथाओं का चलन होना आवश्यक समभा जाता है।
  - (५) अन्तर्वाणिज्य में केवल सिक्कों का प्रचार होना—अन्तर्वाणिज्य में विनिमय प्रथा को काम में लाने से अधोलिखित हानियाँ होती हैं:—
  - (क) विनिमय प्रया द्वारा वाणिच्य करने वाले देश आर्थिक रूप से परस्पराधीन हो जाते हैं।

(ल) इस प्रकार के परस्पराधीन देशों में से एक देश में आर्थिक सङ्कट होने से दूसरे देशों में भी आर्थिक सङ्कट हो जाता है, जैसा कि इस महायुद्ध के कारण अनेक देशों में हुआ।

(ग) उक्त प्रकार के परस्पराधीन देशों में जो निर्वेल होते हैं उनका आवश्यक और उपयोगी माल बाहर चला जाता है, और उसके बदले में उनको अनावश्यक और निरुपयोगी माल मिलता है; जैसा कि किसी समय भारत को गेहूँ और रुई के बदले जापान से जीनतान और कागज की कण्डीलें मिल रही थीं।

- (घ) उक्त प्रकार के परस्पराधीन देश में जो प्रबल होते हैं वे उस अर्थ का उत्पा-दन छोड़ कर वैलासिक वस्तुओं का उत्पादन करने लगते हैं; उदाहरणार्थ फ्रान्स और इज़्जिस्तान ।
- (इ) वाणिज्य क्षेत्र में जो जाति अन्य जातियों की बराबरी नहीं कर सकती विनिमय प्रथा द्वारा वाणिज्य से उनके प्रतिक्षण अर्थ-सङ्कट में पड़ने की सम्भावना रहती है।
- (च) इस प्रकार परस्पराधीन देशों में जो प्रबल होता है वह निर्बल को अपनी रैयत अथवा मजदूर वना लेता है और स्वयं भोग-विलासों में पड़ कर नाश को प्राप्त होता है।
- (छ) जैसे समाज में कुछ लोग ऐसे होते हैं कि जो अपनी कुरूप और निरुपयोगी वस्तु के वदले में लोगों की सुन्दर और उपयोगी वस्तु को ठग ले जाया करते हैं और वे ठगे हुए लोग उस वस्तु को दूसरों के हाथ बेचते हैं और वे दूसरे उसको तीसरे के सिर मढ़ देते हैं, एवं क्रमात् समाज में उस कुरूप और निरुपयोगी वस्तु का चलन हो जाता है, और उसके बदले समाज की सुन्दर और उपयोगी वस्तु चली जाती है, जैसा समाज में व्यक्तियों द्वारा होता है संसार में वैसा जातियों द्वारा होता है । जब अन्तर्जातीय वाणिज्य में विनिमय होता है तब कित्तपय देशों को उनकी सुन्दर आवश्यक और उपयोगी वस्तु के बदले भद्दी अनावश्यक और निरुपयोगी वस्तु मिलती है, यथा भारत को उसके तबि-पीतल के बदले ऐल्युमिनियम मिल रहा था।

अन्तर्वाणिज्य की उक्त खराबियाँ केवल तभी होती हैं, जब विनिमय होता है। सिक्कों के प्रचार से वे खराबियां नहीं होती हैं; अतः अन्तर्वाणिज्य में केवल सिक्कों का प्रचार होना चाहिए।

उक्त नियमों के अनुसार विनिमय प्रथा को चलाने से अधी लिखित आर्थिक और सामाजिक लाभ होते हैं:—

- (१) मुख्य अर्थ का उत्पादन न करनेवालों का अथवा कोई उपयोगी काम न करनेवालों का समाज में निर्वाह होना कठिन हो जाता है; अतः समाज में उत्पादकों की संख्या भोक्ताओं की अपेक्षा सदा अधिक रहा करती है।
- (२) व्यक्तियों के परस्पर उपकारी होने से समाज में सदा ऐक्य और प्रेम रहा करता है।
  - (३) समाज में आलस्य और विलासिता का प्रवेश नहीं होने पाता।
  - (४) भूठ और ठगी बहुत कम हो पाती है।
  - (५) समाज में सदा आर्थिक स्वतन्त्रता बनी रहती है।
  - (६) विद्या और शास्त्रों के योगक्षेम के लिए निमित्त अनुकूल रहा करते हैं।
  - ( ८) फलतः धर्मरालन में आधिक अन्तराल नहीं पड़ने पाते हैं।
  - (३) अन्नप्राचुर्य जब समाज में अन्न का प्राचुर्य होता है तब लोगों को द्रव्य की बहुत आवश्यकता नहीं रहती है; अतः उसका बहुत गौरव नहीं होता है, अपरच अन्नप्रशस्ति से लोगों का समस्त ध्यान आजीविका में वेंधने नहीं पाता, उनको धैर्य रहता है, स्वधर्म की ओर देखने का उनको यथेष्ट अवकाश मिल जाता है। हमारे आचार्यों के मतानुसार अन्नप्राचुर्य के अधोलिखित उपाय हैं:—(१) कृषि, (२) गोरक्षा, (३) वाणिज्य, (४) कृषीवलों के जुट और हड़ताल को न होने देना, (४) अपने देश को परान्नभोजी देशों के लिए अन्न की मण्डी न होने देना।

जिस देश में ये पाँचों वातें होती हैं उसपर माँ अन्तपूर्णा सदा प्रसन्न रहती है, एक कीं भी कमी होने से अन्त की बहुत कमी पड़ जाती है। अतः हमारे आचार्यों ने इस काम के लिए जाति का चतुर्थांश अलग रख दिया जो वैश्य वर्ण के नाम से कहा जाता है, वैश्यों के इस काम में सहोद्योगी होना राजा का परमधर्म समक्ता जाता था; राज्या-भिपेक के समय राजा से इस उक्त धर्म पालन की शपथ करवा ली जाती थी, इसी धर्म के कारण राजा विशांपति के नाम से कहा जाता था। अतः अधोलिखित वातें विशांपति का धर्म सगक्ती जाती थीं:—

(१) कृषि को अदेवमात्रिका और प्रचुर रखना—अर्थात् सिंचाई का ऐसा प्रबन्ध करना करना जिससे कृषि को वर्षाजल के भरोसे न रहना पड़े, और ऐसा प्रबन्ध करना कि जिससे लोगों के पास इतनी भूमि रहे कि उससे आधी भूमि को कुछ समय तक अकृष्ट रख कर भी देश के लिए पर्यात अन्न हो जाय। एक भूमि में प्रतिवर्ष एक ही फसल बोने से उसकी उत्पादन शक्ति कम हो जाती है; अतः भूमि की उत्पादन शक्ति कम हो जाती है।

- (२) मातृदाय प्रया को बताए रखना—अर्थात् अच्छी उपजाऊ भूमि को राजा से रक्क तक समस्त गृहस्य प्रजा में इस प्रकार विभनत कर देना कि उस भूमि के अन्न से उनका निर्वाह हो सके। इस प्रकार जन्मभूमि रूपी माता से मिली हुई भूमि मातृ- दायिका कही जाती है; यह भूमि अदेय होती है अर्थात् इसका वय, वनसीस, गिर्वी, नीलाम कुछ नहीं हो सकता है, इस भूमि में मनुष्य का स्वत्व तभी तक होता है जब तक वह गृहस्थाश्रम में रहता है, गृहस्थी के त्यागने के दिन से उसमें उसकी स्त्री का स्वत्व होता है, खी के प्रश्चात् वह भूमि राज्य को लौटा दी जाती है ताकि वह औरों को दी जाय। अब इस प्रथा का नाम तक नहीं सुना जाता है।
- (३) गोप्राचुर्य को बनाए रखना—यह वात सिद्ध है कि प्रत्येक गृहस्थी के पास दो चार दुवैली गाएँ रहने से समाज में कभी अच्छे भोजन की कमी नहीं रह सकती है। जिस समाज में ऐसा होता है उसमें एक विशेष प्रकार का आनन्द, धैर्य और सामध्य रहता है; अतः विशापित का यह धमं होता था कि सदा ऐसे अनुकूल निमित्त उपस्थित रखे जाय कि जिनसे प्रत्येक घर में कम से कम दो-चार गाएँ सुखपूर्वक पाली जाय ।
- (४) गो की अगोष्टमात्रिका बनाना—अर्थात् प्रत्येक ग्राम और प्रत्येक नगर में इतना गोचर रखना कि जिसकी घास को चरने से वहाँ की गायों का पालन हो सके, उनको घर में घास देने की आवश्यकता न हो ।
- (५) गोहत्या को न होने देना—इस नियम से गोकुल की उत्तरोत्तर वृद्धि में बाघा नहीं पड़ने पाती है; अतः गायें इतनी सस्ती रहती हैं कि प्रत्येक मनुष्य उनको अनायास खरीद सकता है। इसी सुन्दर नीति के कारण हमारे देश में गायें इतनी सस्ती रहती यीं कि हमारे समाज में बात-बात में दो-चार गोदान हो जाया करते थे, अब भी यह प्रथा कहीं-कहीं प्रचलित है।
- (६) चर्म व्यापार का न होने देना—बहुधा यह देखने में आता है कि चमड़े के व्यापार का गोवृन्द पर बड़ा प्रभाव पड़ता है, ज्यों ज्यों चमड़े का व्यापार बढ़ता जाता है त्यों त्यों नित्य मारे जाने से गायों की संख्या कम होती जाती है; अतः इस व्यापार को रोकना विशांपित का धर्म समक्षा जाता था।

पाश्चात्य अयंशास्त्री हमारे अयंशास्त्र की गो-रक्षा सम्बन्धी-नीति पर हँसते हैं और गोहत्या और चमंज्यापार के पक्ष में यह युक्ति देते हैं कि गाय बैलों की इतनी उत्पत्ति होती है कि यदि वे सब रहने दिए जाय तो दस वर्ष में वे इतने बढ़ जाते हैं कि मनुष्यों की खेती के लिए स्थान नहीं रहता है, और बीस वर्ष में वे इतने अधिक हो जाते हैं कि उनसे मनुष्यों को दु:ख होने लगता है, अतः गोहत्या से मनुष्यों का हित होता है, न कि अहित। कहना पड़ता है कि उक्त गणकों ने कदाचित् यह

विचार नहीं किया कि उत्पत्ति से एक ओर वृद्धि होती है तो प्राकृतिक मृत्यु द्वारा दूसरी ओर क्षय भी होता रहता है, गाय की आयु बहुत नहीं होती है; अपरच्च अनुभव उक्त गणकों की युक्ति पर विश्वास नहीं होने देता है, क्योंकि लाखों, हजारों वर्षों तक हमारे देश में गो-हत्या और चर्म-व्यापार वन्द रहे, हमारी रियासतों में ये वातें अव तक वन्द हैं किन्तु कभी इस भयानक अवस्था का नाम तक न सुना गया। हिसाव फैलाकर यह भी देखा गया है कि मनुष्य को जितना लाभ एक गो के चमड़े से होता है उससे अधिक लाभ केवल उसके गोवर से होता है, दूध, दही, घी से जो लाभ होता उसका तो कहना ही क्या। समाज को गाय के दूध से जितना लाभ होता है उतना ही लाभ बैंल के परिश्रम से भी होता है।

- (৩) वाणिज्य रक्षा-हमारे दैशिकाचार्यों के मतानुसार वाणिज्य का उद्देश्य है देश नें विविध कला-कौशलों की दृद्धि करना, समाज की आधिक स्वतन्त्रता का योग-क्षेम करना; अतः इसके लिए यह आवश्यक है कि वाणिज्य अपरमात्रिक हो अर्थात् ऐसा हो कि जिसको क्रय-विक्रय के लिए दूसरे देशों के भरोसे रहना न पड़े; जो देश अपने माल के आय-व्यय के लिए दूसरे देशों के भरोसे रहते हैं आर्थिक रूप से वे स्वतन्त्र नहीं कहे जा सकते, प्रतिकूल नियमों के उपस्थित होने पर उनकी दशा बहुत बिगड़ जाती है। उदाहरणार्थ, मान लीजिए कि मानचेष्टर रुई के लिए मिस्र और गेहूँ के लिए भारत पर निर्भर है, यदि दशान्तर से कुछ वर्षों तक मिश्र में रुई की और भारत में गेहूँ की खेती बिगड़ जाय तो मानचेष्टर की जो दशा होगी उसका अनुमान हो सकता है। इसके प्रतिपक्ष में मानचेष्टर यदि मिस्र की रुई के बदले अपने देश के ऊन पर और भारत के गेहूँ के बदले अपने देश के जौ-जई पर निर्भर रहे तो मिस्र में रुई की और भारत में गेहूँ की फसल बिगड़ जाने पर मानचेष्टर का बाल भी वाँका नहीं हो सकता । इससे यह नहीं समक्षना चाहिए कि अन्तर्जातीय वाणिज्य नहीं होना चाहिए; अन्तर्जातीय वाणिज्य केवल ऐसा होना चाहिए कि जिससे अपने देश का अतिरिक्त और उद्वर्त माल वाहर निकल जाय, न कि ऐसा कि अपना देश आर्थिक रूप से दूसरे देशों के अधीन हो जाय। अपने देश से वाहर जानेवाला माल बहुत विद्या होना चाहिए ताकि अपने देश पर उन अन्य देशवालों की श्रद्धा और प्रेम हो जाय∙। उक्त उद्देश्य से जब वाणिज्य का दूसरा उद्देश्य होने लगे तो उसमें हस्तक्षेप करना आवश्यक होता है। वाणिज्य को उक्त उद्देश्यानुसार चलना वाणिज्य-रक्षा कहा जाता है।
  - (८) कृषीबलों का जुट और उनकी हड़ताल न होने देना—समाज में कृपीवलों का जुट और हड़ताल सबसे अधिक अनर्थकारी होती है, यदि किसी समाज में कृपीबल आपस में जुट करके अन्न के भाव को सदा चढ़ाए रखें अथवा हड़ताल करके

उसको वेचें हो नहीं तो समाज में महान् अनयं हो सकता है; यदि समाज उनके जुट और हड़ताल से दबा रहे तो समाज में सदा दुर्भिक्ष और विार्यास बना रहता है, और यदि समाज उनको दबाने का यत्न करता है तो देश में अशान्ति हो जाती है, नित्य विष्त्रव हुआ करते हैं, किसी के शरीर-सम्पृत्ति की कुशल नहीं रहती है; उभ-यतः समाज विपर्यस्त रहता है, सब पेट की चिन्ता में व्याकुल रहते हैं, ऐसी अवस्था में धर्म की सुप्र किसी को नहीं रह सकती। अतः कृषीबलों के जुट और हड़ताल को न होने देना विशापित का मुख्य कर्तव्य समभा जाता है। किन्तु हमारे धर्मशास्त्रा-नुसार किसी से कोई वस्तु बलात् बिकवाना अथवा उससे बलात् कोई काम करवाना नीति लोकाचार के विरुद्ध समभा जाता है; अतः हमारे अर्थशास्त्र के अनुसार कृषी-बलों के जुट और हड़ताल को न होने देने का सबसे श्रेष्ठ उपाय है, कुशूल पालन अर्थात् प्रत्येक ग्राम और प्रत्येक नगर में अन्त की वड़ी-वड़ी कोठियों को रखना।

कुणूल अर्थात् अन्न की कोठियाँ दो प्रकार की होती हैं:—(१) राजकीय (सरकारी); (२) श्रेष्ठीय (साहूकारों की)।

दोनों प्रकार के कुशूलों का मुख्य आधार होता था अपनी भूमि में उत्पन्न हुआ अन्न, न कि खरीदा हुआ अन्न; अतः राजकुशूलों के पालन के लिए अन्न उत्पन्न करने वाली भूमि का कर अन्न के ही रूप में लिया जाता था और यह अन्न राजकुशूलों में सिवत किया जाता था, और शेष कर द्रव्य रूप में लिये जाते थे। अन्न रूप में लिया जानेवाला कर अच्छी और बुरी फसल के मध्यवर्ती परिमाण से लिया जाता था, इसो प्रकार श्रेष्ठीय कुशूलों में भी अन्न जमा होता था। कुशूलों का प्रयोजन होता था कृपीवलों के जुट और हड़ताल को न होने देना और अन्न को सस्ते भाव पर वेचना, न कि द्रव्य कमाना न जब कभी कृपीवल जुट करके अथवा हड़ताल द्वारा अन्न के भाव को चढ़ाना चाहते थे तो कुंशूलों में उसका भाव गिरा दिया जाता था; अनः कृपीवलों को अपनी आवश्यकता से अधिक अन्न को कम से कम कुशूलों के भाव पर वेचना पड़ता था: इन दिनों भी यह देखा जा रहा है कि हमारे देश में कई स्थान ऐसे हैं कि जहाँ के निवासी प्रायः सव कृपीवल हैं किन्तु कुशूल न होने से वहाँ अन्न का भाव सदा चढ़ा रहता है, इसके प्रतिपक्ष कई स्थान ऐसे हैं कि जहाँ खेती नहीं होती है किन्तु कुशूल होने से वहां अन्न सदा सस्ता मिलता है।

(२) अपने देश को परान्तमोजी देशों के लिए अन्तकी मंडी न होने देना — भिन्न-भिन्न प्रकार के प्राकृतिक सन्निकर्षों के कारण भिन्न-भिन्न देशों में भिन्न-भिन्न प्रकार के पदार्थ उत्पन्न हुआ करते हैं और तदनुसार वहाँ के लोगो की शारीरिक रचना भी होती है; अतः मनुष्यों का अपने-अपने देश में उत्पन्न हुए पदार्थों से निर्वाह करना स्वभावानुकूल होता है, किन्तु मनुष्य इस नियम की बहुधा उपेक्षा कर देते हैं। जब कालक्रम से उनके देशों का अभ्युदय होने लगता है तब वे अपने देश में उत्पन्न हुए पदार्थों को छोड़कर दूसरे देशों में उत्पन्न हुए पदार्थों का मोजन करना सोख लते हैं और उन देशों को अपने लिए एक प्रकार की अन्न की मण्डी बना लेते हैं, अतः उन मण्डी रूप देशों में अन्न की माँग बढ़ जाने से अन्न की कमी, और भाव की चढ़ती रहती है जिससे बहां के लोगों के लिए सदा अन्न-कष्ट रहा करता है, अतः अपने देश को परान्नभोजो देशों के लिए अन्न की मण्डी न होने देना आवश्यक समक्ता गया है। इसी प्रकार अपने देश के लिए दूसरे देशों को भी अन्न की मण्डी नहीं बनाना चाहिए, इसके विपरीत काम करने से अपने देश को परान्नभोजी होने का दुरभ्यास पड़ जाता है जिसके कारण अपने देश में उत्पादकों की संख्या कम हो जाती है और देश की आर्थिक स्वतन्त्रता जाती रहती है।

अर्थ को इस प्रकार वश में रखने से धर्म के प्रत्यर्थी अर्थ-दोषों का निवारण हो जाता है। अर्थायाम के विषय में हमारे अर्थशास्त्र में बहुत कुछ कहा गया है, किन्तु उसके विषय में यहाँ इतना ही कह देना पर्याप्त समक्ता गया है।

प्लेटो के रिपृट्लिक और अरिप्टॉटल के पौलिटिवस में भी अर्थायाम की कुछ छाया पाई जाती है।

प्लेटो के मतानुसार समाज में अन्त-वस्त्र पर्याप्त होना चाहिए, अति दारिद्रच और अति वैभव दोनों समाज के लिए अनर्थकारी होते हैं, द्रव्य का मान और प्रभाव होने से लोगों को धन-सञ्चय की बुरी लत पड़ जाती है; इस लत से श्रेष्ठ समाज का निकृष्ट समाज में, रिपब्लिक का टिर्रैंनी में, सज्जनों का दुर्जनों में परिवर्तन हो जाता है, अतः धन का मान और प्रभाव न बढ़ने देना धर्म कहा जाता है।

अरिष्टॉटल के मतानुसार व्यप्टि और समिट्ट दोनों के लिए अर्थ अत्यावण्यक्त वस्तु है, अत: प्राकृतिक उपायों द्वारा अर्थोपार्जन करना अच्छी बात है, किन्तु प्राकृतिक उपायों द्वारा अर्थोपार्जन में और अप्राकृतिक उपायों द्वारा द्रव्योपार्जन में वड़ा अन्तर है। द्रव्य बहुत आवश्यक वस्तु नहीं है। कुसीद और वाणिज्य द्वारा द्रव्योपार्जन करना अप्राकृतिक काम है। ठेकावन्दी अर्थात् किसी पदार्थ को बेचने का अधिकार केवल नियतं व्यक्ति का होना समाज के लिए अनर्थकारी होता है, ठेकावन्दी से द्रव्योपार्जन करने वालों को राज्य से निकाल बाहर कर देना चाहिए, समाज की आर्थिक अवस्था मध्यवर्तिनी ठीक होती है, समाज में न तो भोजन-आच्छादन का दुःख होना चाहिए और न भोग-विलासों की तृष्णा होनी चाहिए। समाज की उक्त प्रकार की आर्थिक अवस्था रखना राज्य का मुख्य कर्तव्य होना चाहिए।

किन्तु वर्तमान पाश्चात्य देशिक शास्त्र में अर्थायाम की गन्ध तक नहीं पाई जाती है; उसमें 'धनमर्जयध्वं धनमर्जयध्वम्'' की घुन बेंधी हुई है, ऐसी धुन कि जिसके प्रताप से बड़े-बड़े सम्राटों की जूतों की दुकानें खुलने लगी हैं, बड़े-बड़े राज्यों में जङ्गल की घास-लकड़ी का ठेका होने लगा है।

पूर्वापर अर्थशास्त्रों में मतैक्य हो नहीं सकता; कारण इसका यह है कि पाश्चात्य अर्थशास्त्र और हमारे अर्थशास्त्र के बीच अर्थ के परिणामों के विषय, कृत्रिम आवश्यकता के विषय, कप्टसाध्य आजीविका के विषय, भोजन के विषय, परमात्रिक वाणिज्य के विषय, युद्ध के विषय, परदेशों के विषय, भविष्य की भावना के विषय, स्वतन्त्रता के विषय में बड़ा मतभेद है:—

- (१) अर्थ के परिणाम के विषय—पाश्चात्यों के अनुसार अर्थ की उष्णता से जाति को उत्तेजना मिलती है; किन्तु हमारे आचार्यों के अनुसार अनियन्त्रित अर्थ से जाति में उत्तेजना के बदले तामस आ जाता है, जाति को उत्तेजना मिलती है चिति और विराट से, न कि अर्थ से।
- (२) कृत्रिम आवश्यकता के विषय—पाश्चात्यों के अनुसार कृत्रिम आवश्यक-ताओं का बढ़ना अभ्युदय का चिह्न समभा जाता है; किन्तु हमारे आचार्यों के अनुसार आवश्यकताओं के बढ़ने से परतन्त्रता बढ़ती है, और परतन्त्रता का बढ़ना अवपात का चिह्न समभा जाता है।
- (३) कष्टसाध्य आजीविका के विषय—यूरप के मतानुसार आजीविका के कप्टसाध्य होने से जाति में कम्मंण्यता उत्पन्न होती है; किन्तु प्राचीन भारत के अनुसार आजीविका के कष्टसाध्य होने से जाति पेटपालक, लोकायितक और नीच प्रवृत्ति को हो जाती है।
- (४) भोजन के विषय—यूरप का भोजन बहुधा अस्वाभाविक और हमारा भोजन स्वामाविक होता है। भोजन का अर्थशास्त्र से धनिष्ठ सम्बन्ध है, अतः यह भी एक कारण है जिससे हम दोनों के आर्थिक सिद्धान्तों में भेद हो गया है।
- (५) परमात्रिक वाणिज्य के विषय—यूरप के अनुसार परमात्रिक वाणिज्य से जातियों के परस्पर अधीन होने से उनमें ऐक्य होता है; अतः उनमें युद्ध की सम्भावना नहीं रहती है, किन्तु प्राचीन भारत के अनुसार ऐसे वाणिज्य का परिणाम भयंकर होता है और प्रतिक्षण युद्ध की सम्भावना रहती है। अब तक देखने में यही आया है कि परमात्रिक वाणिज्य ही संसार की वर्तमान अशान्ति का मूह कारण है।

- (६) युद्ध के विषय काण्ट आदि अनेक पाश्चात्य आचार्यों के मतानुसार एक दिन ऐसा आएगा कि संसार से युद्ध की प्रथा उठ जायगी; किन्तु हमारे आचार्यों के मता-नुसार जब तक संसार रहेगा तब तक युद्ध की प्रथा प्रचलित रहेगी।
- (७) परदेशों के विषय यूरप के मतानुसार संसार के अन्य देश सदा उसके अधीन रहेंगे, उन अधीन देशों से उसको अन्न-वस्त्र सदा प्राप्त होता रहेगा; किन्तु भारत के मतानुसार आज जो देश स्वतन्त्र हैं कल उन्हें परतन्त्र होना है और जो आज भोग्य हैं कल उन्हें भोक्ता होना है; भारत के मतानुसार

" माटी कहै कुम्हार सों तू क्या रू बे मोहि। एक दिन ऐसा आयगा में रू घू गी तोहि॥"

अतः यह आशा नहीं हो सकती कि किसी देश को परदेशों से अन्न-वस्त्र सदा प्राप्त होता रहेगा।

(द) भिवष्यभावना के भिवष्य—पाश्चात्यों के अनुसार सदा शरद बनी ही रहेगी कमल सदा खिलते रहेंगे, उनके देश सदा श्रो के प्रमोद कानन बने ही रहेंगे, अतः दुर्दिनों की ओर उनका ध्यान नहीं जाता है, किन्तु हमारे आचार्यों के मतानुसार संसार परिवर्तनशील है, इसमें किसी के दिन सदा समान नहीं रहते हैं, भारत के अनुसार—

"सदा न फूले तुरई, सदा न सावन होय"

अतः उनको सदा दुदिनों का ध्यान बना रहता है।

(६) स्वतन्त्रता के विषय—पाश्चात्यों के अनुसार मनुष्य को शासनिक स्वतन्त्रता से ही पूर्ण स्वतन्त्रता और केवल द्रव्यप्राचुर्य से पूर्ण आर्थिक स्वतन्त्रता प्राप्त हो जाती है; किन्तु हमारे आचार्यों के मतानुसार शासनिक स्वतन्त्रता, आर्थिक और स्वाभाविक स्वतन्त्रताओं का संयोग हुए बिना किसी को पूर्ण स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं हो सकती और केवल द्रव्यप्राचुर्य से किसी को आर्थिक स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं हो सकती।

जो कुछ नी हो, अब इस समय मान सर्वत्र पाश्चात्य अयंशास्त्र का ही है, हमारे भारत में भी इसका गौरव और पठन-पाठन होने लगा। अब भारत अपने इस प्राचीन भारत में भी इसका गौरव और पठन-पाठन होने लगा। अब भारत अपने इस प्राचीन सिद्धान्तों को भूलता जा रहा है कि अग्नि के समान अर्थ बड़ा उपयोगी होता है, किन्तु इसका संयम न होने से वह अग्नि के समान बड़ा अनर्थकारी भी हो जाता है। किन्तु इसका संयम न होने से वह अग्नि के समान बड़ा अनर्थकारी भी हो जाता है। इतना ही नहीं, वरन् अर्थायाम को वह मूर्खता समभने लगा है। जागृतमानी भारत इतना ही नहीं, वरन् अर्थायाम ओवक अवस्था के अधीलिखत कारण मालूम होने लगे हैं:—

पोगियों का वेकार पड़े रहना और अपना भार गृहस्थों पर डालना ।

- २. पर्वी, उत्सवों, संस्कारविधियों में धन का व्यय होना ।
- ३. वाणिज्य की उपेक्षा करके कृषि के पीछे लगे रहना।
- ४. गो की बहुतायत से कृषियोग्य भूमि का गोचर के लिए कट जाना।
- प्र. जमा करने अथवा जेवर बनाने से धन का संचार रुक जाना।

दासत्व के कारण जिस व्यक्ति अथवा जाति की बुद्धि आक्रान्त हो जाती है उसमें विचार शक्ति नहीं रहती, उसको हेत्वाभास और हेतु की जाँच नहीं होती है। अतः इन दिनों भारत के ऐसे विचार होना स्वाभाविक है।

### इति दैशिकशास्त्रे विराडध्याये अर्थायामो नाम तृतीयाह्निक:।

## चतुर्यं आह्निक व्यवस्था धर्म

विराट् के योगक्षेम के लिए वर्णाश्रम धर्म, अर्थायाम, देशकाल-विभाग के अतिरिक्त व्यवस्था धर्म की भी आवश्यकता होती है। वर्णाश्रम धर्म से मनुष्यों की प्रत्यर्थी प्रवृत्तियों में समता की धारणा होती है, अर्थायाम से अर्थ का अभाव और प्रभाव दोनों नहीं होने पाते हैं, देशकाल विभाग से मनुष्यों की चेप्टा और पित्वर्तनशील प्रकृति के नियमों में ऐक्य हो जाता है, व्यवस्थाधमं से समाज में स्वतन्त्रता और सहानुभूति का ऐक्य रहता है। व्यवस्थाधमं कहते किसे हैं?

प्राचीन भारत के अनुसार व्यवस्था धर्म कहते हैं पर उन नियमों को जिनसे समाज का अभ्युद्य और निःश्रेयस् हो । ऐसे नियमों की पहिचान क्या ? कुनियमों के चलाने वाले भी यह कह सकते हैं कि उनके चलाए हुए नियमों से समाज का अभ्युद्य और निःश्रेयस होगा; अतः भगवान् मनु ने व्यवस्था धर्म कहे जानेवाले नियमों का लक्षण कहा है, लोगों का सदाचार के साथ स्विहत साधन कर सक्तना; अतः जिस समाज में अथवा जिस राज्य में लोग असदाचार से स्विहत साधन करते हों अथवा सदाचार से स्विहत साधन न कर सकते हों वह समाज अथवा वह राज्य व्यवस्था धर्म से शृन्य सममा जाता है। कदाचित् व्यवस्थाधमं की इसी भावना के कारण जर्मन आचार्य फेड्रिक नीत्शे हमारी मनुस्मृति का मान करते थे।

व्यवस्थाधर्म के तत्त्व को समक्ष्ते के लिए यह स्मरण रखना चाहिए कि व्यवस्थाधर्म का उद्देश्य है समाज में स्विहत साधन और सदाचार का संयोग करना; किन्तु स्विहत साधन बिना स्वतन्त्रता के नहीं हो सकता और सदाचार बिना सहा- नुभृति के नहीं होता है। समाज के अभ्युदय और निःश्रेयस् के लिए यह आवश्यक है कि समाज में स्वतन्त्रता और सहानुभृति का ऐक्य किया जाय अर्यात् समाज में ऐसे नियमों का प्रचार हो कि जिनसे सब मनुष्यों की स्वतन्त्रता की रक्षा हो, कोई किसी की स्वतन्त्रता का प्रतिघाती न हो, प्रत्येक मनुष्य अपने शारीरिक और सामाजिक योग्यतानुसार समाज की सेवा किया करें और उस सेवा के लिए उसको अपने को पहले से ही योग्य बनाना पड़े। वे ही नियम हमारे धर्म-शास्त्र में व्यवस्थाधर्म के नाम से कहे जाते हैं, जिन नियमों में ये बातें नहीं होती है अथवा जिनमें इन बातों में से मिसी एक में भी बाधा पड़ती है वे व्यवस्थाधर्म नहीं कहे जाते। जर्मन आचार्य काण्ट का मत भी प्रायः ऐसा ही है, उनके मतानुसार ऐसे सामाजिक नियम व्यवस्थाधर्म कहे जाते हैं कि जिनमें स्वतन्त्रता के नियमों के अनुसार एक मनुष्य की व्यक्तिगत इच्छा का संयोग दूसरे मनुष्य की व्यक्तिगत इच्छा से किया जाता है।

व्यवस्थाधर्म प्रेरक रूप और निवारक रूप से दो प्रकार का होता है। प्रेरक रूप व्यवस्थाधर्म उसकी कहते हैं कि जिससे लोगों से काम्य कर्म करवाए जाते हैं।

निवारक रूप व्यवस्थाधमं उसको कहते हैं कि जिससे लोग निषिद्ध कर्म करने से रोक जाते हैं।

व्यवस्थाधर्म का प्रवर्तन क्रमशः चार प्रकार से किया जाता है, विनयाधान से आदेश पत्र से, प्रायश्चित्त से और दण्ड से।

विनयाधान से सब लोग ऐसे बनाए जाते थे कि वे व्यवस्थाधर्म को अच्छी तरह जानते थे और अपने आप आनन्दपूर्वक उसका पालन करते थे; जब कोई न जानने से उसका पालन नहीं करता था तो आदेश-पत्र द्वारा उसकी भूल और कतंव्य उसको समभा दिए जाते थे। जब कोई कामक्रोधादि के कारण व्यवस्था धर्म का उल्लंघन करता था तब उससे प्रायश्चित द्वारा शुद्धि करवायी जाती थी, जब कोई आग्रहपूर्वक उसका उल्लंघन करता था तो उसको दण्ड दिया जाता था। हमारे आचार्यों के मतानुसार व्यवस्थाधर्म का समिष्टगत ज्ञान करवाए विना, अथवा यह मान कर कि सब मनुष्य व्यवस्थाधर्म को अपने आप जानते हैं, अथवा भूल से व्यवस्थाधर्म का उल्लंघन करनेवाले को दण्ड देना, अथवा प्रायश्चित्त के स्थान में दण्ड को काम में लाना, अथवा अननुरूप दण्ड का प्रयोग करना अधर्म समभा जाता है; दण्ड से प्रायश्चित्त अनेकधा श्रेयस्कर समभा जाता था। क्योंकि प्रायश्चित्त से मनुष्य का हृदय शुद्ध हो जाता है जिससे उस पूर्वकृतापराध की पुनरावृत्ति नहीं होती; किन्तु दण्ड से तेजस्वी लोगों में क्रोधाग्न भड़क उठती है जिससे उन पूर्वकृतापराध की पुनरावृत्ति अथवा वृद्धि होने की अधिक संभावना रहती है।

व्यवस्थाधर्म में सर्वत्र तीन बातें होती हैं:—(१) उद्देश्य अर्थात् वह प्रयोजन जिससे व्यवस्थाधर्म की सृष्टि होती है, (२) उपनय अर्थात् वह मानी हुई बात जिसको लेकर व्यवस्थाधर्म का निर्माण होता है, (३) मूल अर्थात् वह पदार्थ जिससे व्यवस्थाधर्म की उत्पत्ति होती है।

हमारे व्यवस्थाधमं के उद्देश्य हैं (१) स्वतन्त्रता और सहानुभूति के संयोग द्वारा समाज का अभ्युदय और निःश्रेयस करना (२) उपनय उसका अर्थात् उसकी मानी हुई वातें ये हैं:—(क) विधिपूर्वक प्रचार हुए विना किसी को व्यवस्थाधमं का ज्ञान नहीं हो सकता है- (ख) वास्तविक शुद्धि प्रायश्चित्त से होती हैंन कि दण्ड से, (ग) अनाप्त मनुष्य सब स्खलनशील होते हैं। (३) व्यवस्थाधमं का मूल है श्रुति।

इस प्रकार के उद्देश्य, उपनय और मूल से हमारे व्यवस्थाधर्म की यह विशेषता हो गई है कि उसके नियम सदा बुद्धिसङ्गत, सरल, अल्पसंख्यक, विद्वद्विलासवर्जित, वस्तुमूलक, अपरिग्रही, विरलदण्ड, समदर्शी, आप्तोक्त और मूलानुसारी होते हैं; जिन नियमो में ये विशेषताएँ नहीं होती हैं वे व्यवस्थाधर्म नहीं हो सकते, क्योंकि:—

( १ ) समाज में व्यवस्थाधर्म के अनुसार चलना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य होता है। शासक का कर्तव्य होता है व्यवस्थाधर्म का उल्लंघन करने वाले से प्रायश्चित्त करवाना अथवा उसको दण्ड देना। किन्तु न जानी हुई बात के अनुसार कोई चल नहीं सकता और अज्ञात वात के कारण दण्ड भोगना और देना दोनों अस्वाभाविक और अधर्म होते; अतः सबको व्यवस्थाधर्म का ज्ञान होना आवश्यक होता है किन्तु जो नियम बुद्धिसङ्गत नहीं होते अथवा जटिल होते हैं उनका ज्ञान प्रत्येक मनुष्य को नहीं हो सकता और न किसी की उनमें श्रद्धा होती है; जो नियम बहुसंख्यक होते हैं उनमें न प्रत्येक मनुष्य की गति होती है और न सबको उनकी स्मृति रहती है; अतः ऐसे दुर्गम और दुःस्मरणीय नियमों से समाज कभी सुपरिचित नहीं हो सकता; जिस बात में विदृद्विलास होता है वह साधारण बुद्धिवाले लोगों की समक्त से बाहर हो जाती है, जो बात अवस्तुमूलक होती है भली भाँति उसका समक्षना तथा ग्रहण करना सारे समाज के लिए तो क्या विशेष व्यक्ति के लिए भी सम्भव नहीं होता है। जिन नियमों को लोग न जानते हैं, न उनसे परिचित होते हैं, न उनको सममते हैं, न उनमें श्रद्धा रखते हैं, न उनको ग्रहण करते हैं उन नियमों के अनुसार वे चल नहीं सकते। अतः ऐसे नियमों के अनुसार लोगों को चलाने के लिए समाज में दण्डद्वारा त्रास फैलाना पड़ता है। इस प्रकार त्रास से चलाए जाने वाले नियम आसुर नियम कहे जाते हैं, ऐसे नियमों से बनी हुई शान्ति क्षणभंगुर और अनर्थका रिणी होती है।

अपरंच बुद्धिसङ्गत और अवस्तुमूलक वातों का अभ्यास होने से बुद्धि आक्रान्त और कुण्ठित हो जाती है, विद्वद्विलास बहुधा वास्तिवक उद्देश्य को गोणरूप देकर आप मुख्यरूप धारण कर लेता है, अज्ञात नियमों का पालन करने के कारण लाभ मिलने से अथवा उनका उल्लंघन करने के कारण दण्ड मिलने से समाज में उन अज्ञात नियमों का खूब तोड़-मरोड़ हुआ करता है जिनके कारण समाज में बुद्धि-कौटिल्य उत्पन्न हो जाता है।

व्यवस्थाधर्म के परिप्रही होने से अर्थात् उसके द्वारा उसके प्रवर्तक को किसी प्रकार का लाभ होने से अथवा उसकी किसी प्रकार की कामना-सिद्धि होने से व्यवस्थाधर्म अपने उद्देश्य से भ्रष्ट होकर व्यवसाय में परिणत होने लगता है, ऐसा होने से समाज में व्यवस्थाधर्म के नाम से लूट-खसोट हुआ करती है और अधर्म की पताका फहराने लगती है।

व्यवस्थाधर्म के सतत दण्ड होने में लोगों का स्वभावतः उसके प्रति द्वेप हो जाता है, अन्त में राजा और प्रजा में वैमनस्य उत्पन्न हो जाता है; अतः प्रतिक्षण राज्य-

विष्लव की सम्भावना बनी रहती है।

समाज का अभ्युदय और निःश्रेयस करनेवाले, स्वतन्त्रता और सहानुभूति का संयोग करने वाले, सदाचार के साथ स्विहत साधन करनेवाले नियमों को बनाना किसी रागद्देपयुक्त बुद्धिवाले मनुष्य का काम नहीं है; अतः हमारे धर्म-शास्त्रानुसार यह काम तत्त्वदर्शी निष्काम अरण्यवासी ब्राह्मणों के हाथ में रहता था, न कि राजा के हाथ में, क्योंकि राजसी सिन्नकर्णों के कारण राजा अथवा उसके अधिकारी दर्ग की युद्धि में स्वार्थ और प्रमाद उत्पन्न हो जाना स्वाभाविक होता है, जिससे उनके स्वलनशील होने की बहुत सम्भावना रहती है; अतः व्यवस्थाधमें की रचना में राजा का कुछ हस्तक्षेप नहीं होता था, यदि कुछ व्यवस्थाधमें की रचना की अथवा उसके सिद्धान्त की व्याख्या करने की अथवा उसके कुछ नियमों में देशकालनिमित्तानुसार कुछ परिवर्तन करने की आवश्यकता होती थी तो यह काम श्रुति और धर्म के जानने वाले तीन-चार मनुष्यों की सभा अथवा एक आप के हाथ में होता था, कहा भी है

"चत्वारो वेदघर्मज्ञा पर्षत् श्रैविद्यमेव वा। सा ब्रूते यो हि स धर्मः स्यादेको वा धर्मवित्तमः ॥"

रूमी पण्डित सिसरो का मत भी प्रायः ऐसा ही है, उनके मतानुसार व्यवस्था धर्म की रचना मानसिक और सामाजिक शास्त्र के ज्ञाता तत्त्वदर्शी लोगों के हाथ में होनी चाहिए। भगवान मनु के अनुसार—

"आर्ष धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना। यस्तकॅणानुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः॥" अतः हमारे धर्मशास्त्र में पूर्व निर्णय प्रमाण नहीं माना जाता है। फ्रांस, जर्मनी आदि कई यूरपीय देशों में भी प्रायः ऐसा ही होता है, केवल इङ्गलिस्तान, अमेरिका और अर्वाचीन भारत में नजीरों को बड़ा महत्त्व दिया जाता है।

हमारे व्यवस्थाधर्म की उत्पत्ति है श्रुति से, श्रुति कहते हैं वेद को, वेद किसी एक मनुष्य के किसी विशेष समय में बनाए हुए नहीं हैं, वे भिन्न-भिन्न समय में पृथक पृथक् ऋषियों के समाधिजन्य ज्ञान के संग्रह हैं, उस समाधिजन्य-ज्ञान के विषय में सुनी हुई बातों का वेदों में संग्रह होने से वे श्रुति अर्थात् सुनो हुई बात कहे जाते हैं। जब श्रुति बहुत बढ़ गई और उसमें अनेक शास्त्र और अनन्त विद्याओं का संकुल हो गया जिससे श्रुति का समिष्टिगत प्रचार होना असम्भव हो गया, तब उसमें से भिन्न-भिन्न विषय को बीन बीन कर पृथक् पृथक् शास्त्र निकाले गए । सब से अधिक और पहली अःवश्यकता हुई धर्मशास्त्र की अर्थात् मनुष्य के प्रत्यर्थी भावों की साम्य की धारणा करने वाले शास्त्र की; अतः भगवान् मनु के आज्ञानुसार श्रुतिसागर का मन्थन होना आरम्भ हुआ, उससे प्रथम रत्न जो प्राप्त हुआ वह मानव धर्मशास्त्र था। यह शास्त्र सुत्रवद्ध किया गया, सब इसको कण्ठस्य करने लगे ताकि उनको इस शास्त्र की स्मृति सदा बनी रहे, अतएव यह शास्त्र मनुस्मृति के नाम से कहा जाने लगा। मनस्मृति में अनेक धर्मों की मीमांसा की गई, तत् प्रश्चात् मरीचि आदि अनेक ऋषियों ने मानवधर्मशास्त्र में उपदेश किये हुए एक एक धर्म को लेकर अलग-अलग स्मृतियां रचीं, किसी ने व्यवस्थाधर्म पर, किसी ने आचार पर, ये सब स्मृतियां सूत्र-बढ थीं, कालान्तर में इन सब स्मृतियों का लोप हो गया। पण्डितों ने स्मृति-परम्परा से प्राप्त हुई उन पूर्व स्मृतियों की छाया लेकर और कुछ सामयिक बातें अपने मन से जोड़कर उन पूर्व स्मृतियों के नाम से श्लोकबद्ध स्मृतियों की रचना की, पीछे बनी हुई इन क्लोकबद्ध स्मृतियों में मनुस्मृति का सबसे अधिक गौरव है, मनुस्मृति में उक्त प्रकार की पुना रचना कई बार हो चुकी है। अब उन पीछे बनी हुई श्लोकबद्ध स्मृतियों में से भी अनेकों का लोप हो गया है, इस समय केवल मनु, याज्ञवल्वय आदि इनीगिनी समृतियां देखने में आती हैं, समय ने पल्टा न खाया तो थोड़े दिन में इनका भी लोप हो जायगा।

अब भारतरूपो गल में (हिमस्रोत में) दृश्य विलकुल बदल गया है; अब उनके अनुपम गुन्न भूमि-भागो में प्रातःकाल के सूर्य्य देव की तिरछी किरणें पड़ी हुई नहीं हैं, अब उसमें नीहार उठ गया है, अब यहां व्यवस्थाधर्म का नाम, उसकी परिभाषा; उसके लक्षण, उसका तत्त्व, उसका उद्देश्य, उ निय, मूल और विशेषता सब बदल गए हैं। अब यहां व्यवस्थाधर्म का नाम लॉ (Law) अथवा कानून हो गया है, लॉ अथवा कानून कहते हैं शन्सक के हुक्म को, लक्षण उसका है समाज में उसका उत्लंघन न हो

सकना, अतः उसका तत्त्व है पौजेटिवनेस ( Positiveness ) अर्थात् बलात पालन करवाए जाने की शक्ति, उसको न माननेवाले को दण्ड दिया जाना, कानून के इस तत्त्व का इन दिनों भारत में इतना प्रचार है कि साधारण लोगों के अनुसार सभी सरकारी हक्म कानून समभे जाते हैं, साधारण लोगों के विचार और वकीलों के विचारों ने भेद केवल इस बात का है कि वकीलों के मतानुसार कानून कहे जाने वाले सरकारी हत्रम विधिविधानपूर्वक लैजिस्लेटिव कौन्सल में अर्थात कानून बनानेवाली सभा में होकर निकलने चाहिएं, किन्तु साधारण लोगों के अनुसार ऐसी कोई आवश्य-कता नहीं, आवश्यकता केवल इस बात की है कि उस हक्म का देनेवाला कोई सरकारी आदमी होना चाहिए चाहे पतरौल पटवारीं ही क्यों न हो। वर्तमान कानूनों का उद्देश्य है राज्य के हित का योगक्षेम करना, उपनय उसके हैं: - सब लोग कानूनों को अपने आप जानते हैं अथवा एक बार अंग्रेजी में लिखे हुए सरकारी गज्ट में छप जाने-से सब लोग कानूनों को जान जाते हैं, अतः कानूनों का ज्ञान न होने से कोई दण्ड से मुक्त नहीं हो सकता है, शुद्धि का एकमात्र उपाय है दण्ड, राजा से गलती नहीं हो सकती है अर्थात् 'राजा करे सो न्याव,' मूल में इन कानूनों के हैं रूमी धर्मशास्त्र किन्तु उनके धड़ में पेवन चढ़ हुआ है इङ्गलिस्तान के विचारों का, फिर भारत में गरमी पाकर समय-समय में बात-बात के लिए उनमें नई-नई शाखारूप कानून बन गए तद-नन्तर उनमें प्रिवीकौन्सल और हाथकोटों की नजीर के पत्ते आते जाते हैं, अतः उनमें साधारण लोगों की तो क्या, साधारण वकीलों की भी गति होना कठिन हो गया है।

वर्तमान कानूनों के ऐसे तत्त्व, ऐसे उद्देश्य, ऐसे उपनय ऐसे उत्पत्ति के कारण उनकी यह विशेषता हो गई है कि वे बहुधा अबुद्धिसङ्गत, जटिल, बहुसंख्यक, विद्वरिलासिक, अंवस्तुमूलक, परिग्रही, सततदण्ड, असमदर्शी, अनाप्तोक्त और पूर्वकृतानुसारी होते हैं। इन विशेषताओं के उदाहरण जहाँ-तहाँ मिलते हैं यथाः—

१. जिस बन्धक पत्र में अनेक साक्षियों के हस्ताक्षर नहीं होते उसका साधारण ऋगपत्र समक्ता जाना, चाहे उसमें बन्धक रखने वाले और एक साक्षी के हस्ताक्षर हों और उस बन्धक पत्र की रिजिष्टरी भी हो गई हो और चाहे बन्धक रखने वाला उसकी स्वीकार भी करता हो।

२. किसी रुवके का, जिसमें भूल अथवान मिल सकने के कारण एक आने का टिकट न लगा हो, साक्षी में न लिया जाना।

३. किसी साहुकार के, जो कार्यवशात् कहीं परदेश गया हो किन्तु वीमारो के कारण वहा रुक गया हो और इस बीच उसके ऋणपत्रों की मीयाद चली गई हो, रुपयों का दावा न हो सकना। ४. उग्र आरकन्दी चरस के बदले मधुर चौगर्ला चरस को काम में लानेवाले को दण्ड दिया जाना।

५. अपनी गोशाला में परचे हुए वाघ को मँगनी में बन्दूक लाकर मारनेवाले

को आमंस् ऐक्ट के अनुसार दण्ड दिया जाना।

ऐसे और भी अनेक कानून हैं, जिन सबका यहाँ उल्लेख नहीं हो सकता है, किन्तु उन सबमें आर्मस् ऐक्ट और कानून मीयाद ऐसे हैं जो वकीलों के अतिरिक्त और किसी के समक्ष में नहीं आ सकते हैं।

इन कानूनों की संस्था इतनी अधिक हो गई है कि इसका अनुमान विसी अच्छे वकील का पुस्तकालय देखने से हो सकता है, उस प्रतकागार को देखने से सबके मन में एक बार यह विचार उठ जाता है कि जितने समय और जितने परिश्रम से इन कानूनों का जङ्गल छाना जाता है उतने समय और उतने परिश्रम से मनुष्य कुछ का कुछ हो सकता है।

अंग्रेजी कानूनशास्त्र के अनुसार न्याय दो प्रकार का समभा जाता है एक प्राकृ-तिक न्याय (Natural Justice) और दूसरा कानूनी न्याय (Legal Justice) और यह भी कहा जाता है कि सभ्य समाज में क नूनी न्याय हुआ करता है; अतः इन दिनों न्यायालयों में विद्वद्विलास की आवश्यकता बढ़ती जा रही है।

ऐसे कानूनों का समाज में बिना दण्ड का प्रयोग हुए प्रचार नहीं हो सकता अतः वे बहुधा सततदण्ड होते हैं और जो दण्डात्मक नहीं समभे जाते हैं उनमें भी कहीं-कहीं दण्ड की भलक दिखाई देतो है; यथा स्टाम्प ऐक्ट।

इन कानूनों की रचना अथवा उनमें परिवर्तन होता है शासक की आज्ञा से अथवा उसकी प्रतिनिधि कानून बनानेवाली सभा द्वारा, अतः शासक कानूनों से श्रेष्ठ समभा जाता है, वह जो चाहे कर सकता है; जैसे कानून चाहे वैसे वना सकता है, जैसा चाहे उनमें परितर्तन कर सकता है।

भारत में इन कानूनों की उत्पत्ति हुई है अंग्रेजी राज्य से, अंग्रेजी राज्य में कानूनों की रचना होती हैं रूमी धर्मशास्त्रानुसार, रूमी धर्मशास्त्र में शासक की मर्जी कानून समभी जाती है। कारण इसका यह है कि पहले जब रोम में रिपब्लिक राज्य या तब वहाँ सिनेट नाम की सभाद्वारा कानूनों का मसविदा बनता था, उस मसविदे के विषय में ट्रिब्यूनेट नाम की प्रजा प्रतिनिधि सभा की सम्मति ली जाती थी, इम्पीरियम नामक अधिकारी-मण्डली द्वारा उन कानूनों का प्रचार किया जाता था; किन्तु सिनेट और ट्रिब्यूनेट के सदस्य बहुधा निकम्मे, कुटिल और स्वार्थपरायण लोग होते थे; सिनेट को प्रजाहित के योगक्षेम की अपेक्षा अपने पद और अधिकारों

को बनाए रखने का अधिक ध्यान रहता था, द्रिव्यूनेट सिनेट की हाँ में हाँ मिला दिया करती थी, इम्पीरियम सदा उद्ण्ड रहकर त्रास फैला दिया करती थी; सिनेट, दिन्यूनेट और इम्पीरियम की ऐसी कार्यवाही से प्रजा खिन्न हो गई, रोम में अशान्ति फैल गई, सिनेट डावाँडोल हो गई, रिपव्लिक का चलना कठिन हो गया, निदान राज्य-भौली में कुछ परिवर्तन किया गया, सल्ला नामक एक व्यक्ति कुछ समय के लिए रोम का डिक्टेटर अर्थात् स्वतन्त्र अध्यक्ष वनाया गया, उसकी डिक्टेटरी में सिनेट बहुत-कुछ सम्हल गई, प्रजा के ऊपर सिनेट का उङ्का फिर बजने लगा; सरासर बिल स्वीकार होकर कानूनों की भरमार होने लगी, इन कानूनों के कारण प्रजा की नाक में दम आ गया, एक-एक पल उसको भारी होने लगा, फलतः रोम की दशा सुधरने के बदले अधिक विगड़ गई। निदान तीन तेजस्वी पुरुष सिनेट के विरुद्ध खड़े हो गए; इन महापुरुवों के नाम थे पौम्पियस, ज्यूलियस, एवम् क्रेसस, इन तीन वीरों का जुट रोम के इतिहास में प्रथम ट्रायम्बरेट के नाम से कहा जाता है, इस ट्रायम्बरेट के उद्योग से ज्यूलियस रोम का कौन्सल अर्थात् उपदेशक बनाया गया, ज्यूलियस के कौन्सल बनते ही सिनेट के बनाए हुए कानून सब रद्द किए जाने लगे, सिनेट बिलकुल फीकी और निर्वल हा गई। कालान्तर में इन बीरों में फूट हो गई, वे आपस में लड़ने लगे, मेसो रोतामिया में क्रेमस का और मिस्र में पौम्पियस का दीप निर्वाण हो गया, रह गया केवल ज्यूलियस जो जन्मभर के लिए रोम साम्राज्य का डिक्टेटर बनाया गया, सिनेट के अधिकार एक-एक करके ज्यूलियस को मिलने लगे, उसके बढ़ते हुए तेज के सामने सिनेट निस्तेज हो गई, कानून-रचना के समय सिनेट की बहुत कम परवाह की जाने लगी, ज्यूलियस सीजर जैसा चाहता था वैसा कानून बना लेता था; अन्त में उसके विरुद्ध भी पड्यन्त्र रचा गया और एक दिन सिनेट सभाभवन में कुछ सर्दारों के हायों सीजर मारा गया; उसके मारे जाने पर सिनेट को अपने गये हुए अधिकार फिर मिल गए; किन्तु रोम साम्राज्य रिपव्लिकन और सिजरियन दो दलों में विभक्त हो गया, सिनेट का पक्षपाती दल रिपव्लिकन और सीजर का दल सिज-रियन कहा जाने लगा; सिजरियन दल के नेता तीन व्यक्ति थे, सीजर का उत्तरा-धिकारी औक्टेवस और उसके दो मित्र अन्टोनियस और लिपिडस, इन तीन व्यक्यिों ने अपना एक जुट बना कर सीजर की मारनेवाले सर्दारों से बदला लेना चाहा, फिलिप के मैदान में इन दो दलों में बड़ा भारी युद्ध हुआ जिसमें रिपब्लिकन दल हारकर नष्टभ्रष्ट हो गया । कानून बनाने का अधिकार सिनेट से खिनकर फिर इन तीन व्यक्तियों के हाथ में आ गया, तदनन्तर पहले की भौति इस गुट में भी फूट हो गई, लिपिडस और अण्टोनियस को भाग्य ने सहारा नहीं दिया वे जहाँ के तहीं विलीन हो गए औक्टेवस का प्रताप दिन-प्रतिदिन बढ़ता गया, उसके सामने सिनेट और ट्रिच्यूनेट की कान्ति मलिन हो गई; किन्तु औक्टेवस् बड़ा चतुर और द्रदर्शी था, उसने मौनार्की एकदम स्थापित करने के बदले क्रमशः ऐसा करना उचित समभा; अतः उसने सिनेट और ट्रिब्यूनेट की सम्मित लेकर सेना सम्बन्धी समस्त अधिकार अपने हाथ में ले लिये और ज्यूलियस सीजर के प्रतिपक्षी पुराने सर्दारों को अपने में मिला लिया, तदनन्तर औक्टेवस ने सिनेट का उपदेशक पद अपने आप छोड़ दिया जिसके बदले में सबों ने मिलकर उसको जन्मभर के लिए समस्त रोम साम्राज्य का ट्रिब्यून और प्रेटर बना दिया; ट्रिब्यून रूप में कानूनों का सूत्रवान औक्टेवसको इच्छानुसार होने लगा, प्रेटर रूप में उसके इच्छानुसार सिनेट में बिल पास होने लगे, सेना-धिपित रूप में सबमें उसकी दहल बैठ गई, किसी को उसकी आजः भङ्ग करने का साहस नहीं होता था, अर्थात् औवटेवस सीजर ट्रिब्यून रूप में उनका प्रचार करता था प्रेटर रूप में उसको स्वीकार करता था और सेनानी रूप में उनका प्रचार करता; क्रमशः औक्टेवस सीजर के सब आजाः कानूनों के बराबर समभे जाने लगे, काला-तर में इसका परिणाम यह हुआ कि रोम में शासक का हुक्म कानून माना जाने लगा, पौजेटिवनेस ( Positiveness ) अर्थात् बलात् पालन करवाये जाने की शक्ति कानून का तत्त्व समभी जाने लगी; अर्थात् रोम में यह सिद्धान्त माना जाने लगा कि 'राजा करे सो न्याव'।

कानून की यह कल्पना उन समस्त देशों में फैल गई जिन्होंने रोम से धर्म-शास्त्र की शिक्षा ली; अतः इङ्गलिस्तान में भी कानून की यही कल्पना मानी जाती है, भारत में इङ्गलिस्तान का राज्य होने से यह कल्पना पूरे सोलह आने भर बरती

जाती है। परन्तु अब पालियमेन्ट सर्वोच्च है।

भारत में कानून के अधिकार राजा के प्रतिनिधि बड़े लाट और छोटे लाटों को दिए रहते हैं; उनको कार बहुत होता है, अत: उनकी सहायता के लिए उनकी एक एक कानून बनानेवाली सभा भी रहती है जिसको लेजिस्लेटिव-कौन्सल कहा करते हैं, किन्तु ये लेजिस्तेटिव कौन्सलें, रोम का सिनेट अथवा इङ्गलिस्तान के हाउस औफ बौड के समान नहीं होती हैं, वे बिलकुल बड़े लाट अथवा छोटे लाट के इच्छानुसार कानून बनाने पड़ते हैं; जब कोई नया कानून बनता है अथवा पुराने कानून में कुछ परिवर्तन किया जाता है तो पहिले लेजिस्लेटिव कौन्सल में बिल अथवा मसविदा पेश होता है तब उस बिल पर वादानुवाद होता हैं अन्त में अध्यक्ष की सम्मित से जो बात पक्की ठहरती है वह कानून के रूप में निकाली जाती है और तब वह सर्कारी गजट में छापी जाती है और यह मान लिया जाता है कि सब लोग उसते परिचित होगए हैं। इन लेजिस्लेटिव कौन्सलों में कोई कोई हमारे लोग भी सदस्य बनाए जाते थे किन्तु इन शोभापात्र सदस्यों से काम कुछ नहीं हो सका। वे आज तक न कोई ऐसे कानून बना सके जिनको भारत बनाना चाहता है और न

उनसे कोई ऐसे कानून रह हो सके जिनको वह रह करना चाहता है राजा के प्रति-निधि जैसे कानूनों का सूत्रपात करते हैं अथवा जैसा वे चाहते हैं वैसे कानून वनाए जाते हैं हमारे सदस्य केवल ऐसे कानून वना सकते हैं कि जैसे विधवाविवाह-सम्बन्धी, अन्तर्वर्णविवाह सम्बन्धी; शासन सम्बन्धी कानून-रचना में उनको तूती की कुछ सुनवाई नहीं होती है।

अर्वाचीन भारत के कानूनों की मूलोत्पत्ति और उत्तर वृद्धि का दिङ्मात्र वर्णन हो चुका है जिससे भली भांति यह समक्ष में आ सकता है कि क्योंकर प्राचीन भारत के व्यवस्थाधर्म और अर्वाचीन भारत के कानूनों में इतना भेद हो गया है। अत्र हमारा राज्य न रहने से हमारे व्यवस्थाधर्म का लोप हो गया है। हमारे विराट् रूपी चन्द्रमा के अन्तर्धान होने पर ऐसा होना ही था क्योंकि—

> "शशिना सह याति कौमुदी सह मेघेन तड़ित् प्रलीयते"।

इति दैशिकशास्त्रे विराडाध्याये व्यवस्थाधर्म पद्योलोचनोनाम चतुर्य आह्निकः ।

> पश्चम आह्निक देशकाल-विभाग

संसार में सव कुछ देशकाल के अनुसार होता है, देशकाल के अनुकूल होने पर सव काम सिद्ध होते हैं, और उनके प्रतिकूल होने पर सव काम नष्ट होते हैं; किन्तु देशकाल सदा वदलते भी रहते हैं, वे कभी अनुकूल और कभी प्रतिकूल होते हैं; अतः किसी काम की सिद्ध करने के लिए अनुकून देशकाल से लाभ उठाना और प्रतिकूच देशकाल का प्रतिकार करना आवश्यक होता है, बिना ऐसा किये किसी काम की सिद्ध नहीं हो सकती है, जो काम प्रयाग के गङ्गातट पर जेठ के महोने में जिस प्रकार होता है वह मानसरोवर के तीर पर माध के महीने में उस प्रकार नहीं हो सकता है; भगवती प्रकृति के सव काम देशकाल-विभाग के अनुसार ही हुआ करते हैं, बिराट के योगक्षेम के लिए भी गुणशास्त्रानुसार देशविभाग और ज्योतिष्शास्त्रानुसार काल-विभागका होना, और फिर उन देशकाल-विभागों के अनुसार शासन-चर्या का होना आवश्यक होता है; विना ऐसा हुए न विराट का योगक्षेम होता है, न वर्णाश्रमधर्म निभ सकता है, न अर्थायाम हो सकता है, केवल शक्ति, समय और अर्थ का त्र्या क्षय होता है।

देशकाल-विभाग और तदनुरूप चर्या के विषय में हमारे आचार्यों ने वहुत कुछ कह रखा है, हमारे गुणशास्त्र और ज्योतिषशास्त्र की सृष्टि इसी लिए हुई थी। गुण-शास्त्र का तो अब कहीं पता भी नहीं चलता है केवल वैद्यक निघंटु और योग की टीकाओं में उसका कुछ उल्लेख देखा जाता है, ज्योतिषशास्त्र अवतक कुछ वर्तमान है, किन्तु विलकुल दूसरे रूप में। इस पुस्तक में देशकाल-विभाग के विषय में दो एक वातें लिखी जाती हैं, स्थानाभाव के कारण पूरा वर्णन नहीं हो सकता।

हमारे आचार्यों के मतानुसार भिन्न-भिन्न स्थानों में तत्त्वादि गुणों की भिन्न-भिन्न प्रकार की मात्रा होने से वहां का जलवायु और वहां के अन्तादि भी भिन्न-भिन्न प्रकार के होते हैं, उसी जलवायु और उसी अन्तादि के अनुसार वहां के मनुष्यों की बुद्धि, मन और शरीर भी होते हैं, बुद्धि, मन, शरीर के अनुसार काम करने से हित और तिहपरीत काम करने से अहित होता है; अतः हमारे देशिक चार्यों ने गुणाणास्त्रानुसार सत्वादि गुणों की मात्रा का विचार करके समस्त देश को अनेक आवर्तों में, प्रत्येक आवर्त को अनेक राष्ट्रों में, प्रत्येक राष्ट्र को पुरों में विभक्त किया, प्रत्येक पुर अनेक ग्रामों से घरा रहता था। देश की विशेषता चिति समभी जाती है और अधिष्ठाता उसके आचार्य होते थे, आवर्त की विशेषता आचार समभी जाती थी और अधिष्ठाता उसके वाचार्य होते थे, राष्ट्र की विशेषता शास्त्रों पर समभी जाती थी और अधिष्ठाता उसके विद्वान् होते थे, पुर की विशेषता श्रास्त्रों पर समभी जाता था और अधिष्ठाता उसके विद्वान् होते थे, पुर की विशेषता अयं होता था और उसके अधिष्ठाता अर्थोत्पादक होते थे। एक विभाग की विशेषता से दूसरे विभागों को लाभ पहुँचाना और उसकी न्यूनता को उसके सहवर्गियों की विशेषताओं से पूरा करना राज्य का मुख्य कर्तव्य समभा जाता था।

अपने देश की सीमाओं में जो राष्ट्र होते थे वे इतने शक्तिशाली होते थे कि जो अपने सिन्निहत पर राष्ट्र को युद्ध में अकेले अनायास पराजित कर सके, परन्तु फिर भी जब कभी किसी स्वराष्ट्र का किसी परराष्ट्र से युद्ध छिड़ता था तो वह युद्ध समस्त देश का समभा जाता था, सब राष्ट्र अपनी-अपनी शक्ति को लेकर उस युद्ध में सिन्मिलित होते थे। जबसे हमारे राष्ट्र देशधर्म को त्याग कर अपनी-अपनी टोपी बचाए रखने की सूभने लगी तभी से उसका अवपात होने लगा।

राष्ट्र अनेक प्रकार के होते थे, कोई वड़े और कोई छोटे, वड़े राष्ट्रों की पुरसंख्या के विषय में कोई नियम नहीं है किन्तु सबसे छोटे राष्ट्र में चार पुर होते थे, प्रत्येक राष्ट्र के मध्य में एक पुर होता था जो राष्ट्रिनिध अथवा राज्याधिष्ठान कहा जाता था राष्ट्रिनिधि के चारों ओर अन्य पुर होते थे, एक पुर दूसरे पुर से कम से कम वारह गब्यूति (अड़तालीस मील) की दूरी पर होता था और अधिक से अधिक चौबीस गब्यूति की दूरी पर होता था और अधिक से अधिक से अधिक की दूरी पर होता था; पुर की जनसंख्या कम से कम दस सहस्र और अधिक से अधिक

पाँच लाख होती थी; प्रत्येक पुर वीच-वोच में आपणों में विभक्त होता था; एक आपण दूसरे आपण से इतनी दूरी पर होता था कि जितनी उन दो सिन्निहत आपणों की लम्बाई होती थी, एक आपण में प्रायः एक सौ घर होते थे, आपणों में सब घर बहुधा एक ही कतार में, कभी-कभी दो कतारों में भी वने होते थे, वे सब घर वरावर ऊंचाई के बने होते थे, प्रत्येक घर के आङ्गन की चौड़ाई उस घर की ऊंचाई से दो गुना होती थी। घर के सामने की भूमि आङ्गन कही जाती है। प्रत्येक पुर के बाहर चारों ओर वनभूमि होतो थी जो कम से कम इतनी होती थी कि जिसमें उस पुर के लोगों के लिए इँधन, उनकी संख्या से दूनी गायों के लिए घास, उस पुर की जवसंख्या के चतुर्थींग लोगों के लिए अर्थात् वहां के ब्रह्मचारो और वानप्रस्थों के लिए आश्रम हो सके; यह वनभूमि अकर होती थो, इसमें किसी प्रकार का कर नहीं लगाया जाता था, वरन् राज्यकोप से इसकी रक्षा के लिए इन्य व्यय किया जाता था, इस अकर भूमि के साथ कृपिवाटिका, उपवन इत्यादि के लिए इतनी ही सकर भूमि रखी जाती थी, यह भूमि के पुर और अकर भूमि वीच होती थी।

इन सकर और अकर भूमियों के बाहर पुर के चारों ओर ग्राम बसे हुए होते थे, ग्राम की जनसंख्या कम से कम एक सौ और अधिक से अधिक एक सहस्र होती थी; एक ग्राम दूसरे ग्राम से कम से कम आधी गव्यूति और अधिक से अधिक दो गव्यूति की दूरी पर होता था, जिस हिसाब से पुर के लिए अकर और सकर भूमि रखी जाती थी उससे दूने और तिगुने हिसाब से ग्रामों के लिए भी रखो जाती थीं।

पुर और ग्रामों की उद्वर्त जनता के लिए दूसरे पुर और दूसरे ग्राम बनाए जाते थे। प्रत्येक आवर्त, प्रत्येक राष्ट्र, प्रत्येक पुर, और ग्राम की व्यवस्था ऐसी होती थी कि आर्थिक रूप से जह किसी दूसरे के अधीन नहीं होता था, प्रत्येक स्थान की आवश्यकतानुसार सब प्रकार के बिद्धान, सब प्रकार के शिल्पी, सब प्रकार के व्यव-आवश्यकतानुसार सब प्रकार के बिद्धान, सब प्रकार के शिल्पी, सब प्रकार के व्यव-आवश्यकतानुसार सहते थे, प्रत्येक स्थान में व्यापार का यह नियम होता था कि उसका सायी वर्तमान रहते थे, प्रत्येक स्थान में व्यापार का यह नियम होता था कि जिसका अधीजन हो न हो निकाल अधिक हो, जिसका प्रयोजन न रहा हो, और जिसका कभी प्रयोजन हो न हो निकाल अधिक हो, जिसका प्रयोजन न रहा हो, और जिसका कभी प्रयोजन हो; विन्तु कभी ऐसा कर ऐसे स्थान में ले जाया जाय कि जहां उसका प्रयोजन हो; विन्तु कभी ऐसा व्यापार होने नहीं दिया जाता था कि जिससे वहां के अन्नादि आवश्यक पदार्थ भाड़ यापार होने नहीं दिया जाता था कि जिससे वहां के जिससे वह स्थान दूसरे न किसी स्थान में ऐसा व्यापार होने दिया जाता था कि जिससे वह स्थान दूसरे स्थान के अधीन होने लगे।

व्यिब्टिगत मुख-समृद्धि के लिए प्रत्येक स्थान आर्थिक रूप से स्वतन्त्र रखा जाता

था, किन्तु समब्टिगत सुख-समृद्धि के लिए सब स्थान दैशिक रूप से परस्पर परतन्त्र रखे जाते थे और वे सब एक परिष्कृतिरूपी सूत्र में गुथे रहते थे।

देण के विभक्त हुए अङ्गों को एक सूत्र में गूँयने के हमारे आचार्यों ने अनेक उपाय कहे हैं जिनमें से कुछ अधोलिखित हैं:—

- (१) देश में एक सम्राट् का होना, सम्राट्पद का अन्वयागत न होकर गुणो-त्कर्पानुसारी होना अर्थात् जिस राष्ट्र का शासक राष्ट्रवर्द्धक सिद्ध होकर देशवर्द्धक समभा जाय उसको राजसूय यज्ञ और रामराज्याभिषेक के योग्य समभा जाना। राष्ट्रवर्द्धन सिद्ध होने के लिए राजा में अधोलिखित गुण होने चाहिए:—प्रजानुराग और क्षत्रवल। इनमें से केवल एक के होने से कोई राजा राष्ट्रवर्द्धक नहीं समभा जाता था; अतएव शिशुपाल, जरासन्ध आदि राजसूय यज्ञ न कर सके।
- (२) साम्राज्य में देश के समस्त महारिथयों का, महापुरुषों का, दैशिकाचार्यों का, दड़े-बड़े विद्वानों का, कुछ न कुछ अर्थेंक्य बना रहना।
- (३) समस्त राष्ट्रों का सामराष्ट्र का अनुवर्ती होना अर्थात् जातीय और दैशिक विषयों में राष्ट्रपतियों की एक सभा होना और उसका अध्यक्ष सम्राट का होना।
- (४) ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ और सन्यासियों को समस्त देश में अपना ही समभा जाना और उन्होंने भी किसी एक स्थान में ममता न करके समस्त देश को अपना ही समभना।
- ( ५ ) प्रत्येक राष्ट्र में एक जातीय तीर्थं होना उसमें किसी राष्ट्र का अधिकार न होना किन्तु उसमें समस्त देश का स्वत्व होना।
  - (६) कमसे कम एक बार सब लोगों को तीर्थाटन करना।
- ( ७ ) परिवाजकों द्वारा अपने देश में सदा भ्रमण करके जातीय भावों को बनाए रखना।
- ( प्र) किसी नियत पर्व पर किसी एक नियत तीर्थ स्थान में जातीय धर्ममीमांसा का होना और उसमें समस्त राष्ट्रों के आचार्यादि का सम्मिलित होना। इस प्रकार के बड़े पर्वों का आवर्तों में घूमते रहना, ऐसे पर्वों में अब केवल कुम्भी पर्व रह गया है।
- (६) जातीय मन्त्र अथवा प्रार्थना का और जातीय संस्कारादिकों का एक संस्कृत भाषा में होना।
- (१०) समस्त देश में एक ही प्रकार की व्यवस्था और एक ही प्रकार का आचार-व्यवहार होना। जातीय पर्वों और उत्सवीं का सर्वत्र मनाया जाना।

जैसे भिन्न-भिन्न स्थान में भिन्न-भिन्न प्रकार के निमित्त होते हैं एवं भिन्न-भिन्न समय में भी भिन्न-भिन्न प्रकार के निमित्त उपस्थित हो जाते हैं, ये निमित्त विना प्रयोजन के नहीं होते हैं; भगवती प्रकृति का कोई काम विना क्रम और विना प्रयोजन के नहीं होता है, जो बात सदा और सवंत्र एक ही नियम से होती है उसको क्रम कहते हैं। किन्तु संसार में प्रतिदिन अनेक घटनाएं ऐसी भी होतो हैं जिनमें क्रम नहीं मालूम पड़ता है, जैसे कि जिन कामों से किसी व्यक्ति अथवा जाति का उदय होता है कालान्तर में उन्हीं कामों से उस व्यक्ति अथवा उस जाति का अवपात होने लगता है; किन्तु वास्तव में यह अक्रमता आभास मात्र होती है; क्योंकि जब अनेक कारणों का संयोग होता है तब एक कार्य उत्पन्न होता है, किन्तु जिन अनेक कारणों का संयोग एक बार हो जाता है बार-बार उन कारणों का संयोग नहीं होता है; क्योंकि पृथ्वी के आन्तरीक्षिक और खागोलिक स्थित में सदा परिवर्तन होते रहने के कारण पृथ्वी के भिन्न-भिन्न भागों के सन्तिकर्षों में भी परिवर्तन होता रहता है, इन्हीं सन्तिकर्ष-भेदों के कारण सन्तिपात में भी भेद होता रहता है।

हमारे ज्योतिष शास्त्र के अनुसार आकाश अनन्त है, इसके भिन्न-भिन्न भागों में सत्वादि गुणों की मात्रा भी भिन्न-भिन्न प्रकार की होती है, जिनके बीच में होकर पृथ्वी को जाना पड़ता है, पृथ्वी की यह गति आन्तरीक्षिक गति कही जाती है। इस अनन्त आकाश में अनन्त प्रकार के नक्षत्र, तारा, ग्रह भिन्न-भिन्न गति से घूमते रहते हैं जिनके बीच में होकर पृथ्वी को जाना पड़ता है, पृथ्वी की यह गित खागोलिक नित कही जाती है। इस गति के कारण पृथ्वी के भिन्न-भिन्न भागों में भिन्न-भिन्न प्रकार का प्रभाव पड़ता है; यथा मङ्गल के उदय से पृथ्वी की ओर तेज की उष्ण धाराएं चलने लगती हैं जिनके कारण वाष्प घनीभूत होने नहीं पाता है, शुक्र के उदय होने से पृथ्वी शीतल होने लगती है; अतः वाष्प घनीभूत होकर वरसने लगता है; अब प्रश्न यह उठता है कि मङ्गल के उदय होने पर सदा सूखा क्यों नहीं पड़ता है और मुक्र के उदय होने पर सदा वर्षा वयों नहीं होती है? समाधान इसका यह है कि भिन्न-भिन्न ग्रहों से निकलने वाली भिन्न-भिन्न प्रकार की धाराओं के मिलने से जो उदर्क धारा रहती है उसी के अनुसार सूखा अथवा वर्षा होती है; अतः मङ्गल के उदय से न सदा सूखा पड़ता है और न शुक्रोदय से सदा वर्षा होती है। पृथ्वी की आन्तरीक्षिक और खागोलिक गतियों में सदा परिवर्तन होते रहने के कारण उसके भिन्त-भिन्त भागों में भी सदा परिवर्तन होता है जिसके कारण वहाँ भिन्त-भिन्त प्रकार के सिन्नकर्ष होते रहते हैं; जहाँ जैसे सिन्नकर्प होते हैं वहाँ वैसे स्थावर-जङ्गमों की सृष्टि, वंसी उनकी अवस्था, वैसी वहाँ के मनुष्यों की बुद्धि, प्रकृति और चेष्टाएं हुआ करती हैं, और इन्हीं सन्निकवों के अनुसार वहाँ के धनधान्य और प्राणियों की

उत्पत्ति भी न्यूनाधिक हुआ करती है, इन्हीं सन्निकर्षों के कारण भिन्न-भिन्न समय में भिन्न-भिन्न प्रकार के कारण उपस्थित हुआ करते हैं जिनसे पृथक् पृथक् प्रकार के कार्य हुआ करते हैं।

अव यह बात समक्त में आ सकती है कि पृथ्वी की आन्तरीक्षिक और खागोलिक गितियों का और उनके प्रभाव का ज्ञान होने से भविष्य का बहुत-कुछ अनुमान पहिले से ही हो सकता है जिससे थोड़ा-बहुत अनागत विधान अर्थात् पहले से उपाय कर लिया जा सकता है, अतएव पूर्व काल में बड़े-बड़े मानमन्दिर, बड़ी-बड़ी वेधणालाएं स्थापित करना और गुणणास्त्र और ज्योतिष णास्त्र के अच्छे विद्वानों को रखना राज्य का धर्म समक्ता जाता था। इस प्रकार पृथ्वी की आन्तरीक्षिक और खागोलिक गित का ज्ञान पहले से हो जाने से अर्थायाम में बड़ी सहायता होती थी, आवश्यकता से अधिक होने वाले अर्थ की निकासी का और आवश्यकता से कम होने वाले अर्थ की पृरीती का उपाय पहले से सोच लिया जाता था।

अपरंच हमारे आचार्यों के मतानुसार काल और विभागानुसार चर्या-नियम-पूर्वक रहने से मनुष्य के मन, बुद्धि, शरीर ठीक रहते हैं जिससे स्वधर्म पालन करने में बड़ी सहायता मिलती है।

पूर्व काल में आचार्य लोग गुणशास्त्र और ज्योतिपशास्त्रों के वल से वर्ष फल की सूचना बहुत पहले दे दिया करते थे। इस प्रया का स्वाङ्ग नष्ट-भ्रष्ट रूप में अब तक हुआ करता है। प्रति सम्बत्सर प्रतिपदा को प्रत्येक घर में सम्बत्सर फल अर्थात् उस वर्ष में होने वाले ग्रहों की स्थित का पृथ्वी की आन्तरीक्षिक और खागोलिक गतियों का और उन के कारण भिन्न-भिन्न प्रकार के स्थावर-जङ्गमों की उत्पत्ति में न्यूनाधिक का और मनुष्यों की मानसिक और शारीरिक चेष्टाओं का वर्णन सुनाया जाता है।

इति देशिक शास्त्रे विराडव्याये देशकालविभागो नाम

पंचमाह्निकः।

## दैवीसम्पद् योगक्षेमाध्यायः

प्रथम आह्निक

#### अधिजनन

राज्य और समाज को श्रेष्ठ बनाना, अर्थायाम करना, घर्मसङ्गत ब्यवस्था को रचना करना, यथायोग्य देशकाल-विमाग करना आहारनिद्रामैथुन के लिये काम में लगे रहने वाले, भय से दवने वाले लोभ से चलने वाले. लोकायतिक लोगों का काम नहीं है, यह है श्रेष्ठ पुरुषरत्नों का काम । श्रेष्ठ कामों के लिए श्रेष्ठ पुरुषों की आवश्य-कता होती है। श्रेष्ठता पुस्तकों को रटने से प्राप्त नहीं होती है, यह प्राप्त होती है दैवीसम्पद् से . यूनान में दैवीसम्पद् न होने से ही प्लेटो को अपनी रिपब्लिक अपने समय में असम्भव जान पड़ी, इसीके न होने से अरिस्टॉटल के दैशिक विचार कार्य में परिणत न हो सके; इसीके अभाव के कारण इङ्गलिस्तान को टोमस मूका 'यूटोपिया' (Utopia) असम्भव जान पड़ा, इसीकी न्यूनता के कारण यूरप में सोश्यालिज्म दोलाचल हो रहा है। आचार्य्य प्लेटो के मतानुसार श्रेष्ठ राज्य तभी हो सकता है जब राज्य का उत्तराधिकारी तत्त्वदर्शी हो, आचार्य अरस्तु के मतानुसार किसी समाज के श्रेष्ठ होने के लिये यह आवश्यक है कि उसमें कुछ श्रेष्ठ मन्ष्य हों, किन्तु हमारे आचाय्यों के मतानुसार केवल राज्य के उत्तराधिकारी के तत्वदर्शी होने से न राज्य श्रेष्ठ हो सकता है और न इनेगिने मनुष्यों के श्रेष्ठ होने से समाज श्रेष्ठ हो सकता है। राज्य के श्रेष्ठ होने के लिए समस्त राजकुल और समस्त अधिकारियों का तत्त्वदर्शी होना और समाज के श्रेष्ट होने के लिए समस्त लोगों का श्रेष्ट होना आवश्यक होता है।

अव विचारास्पद वात यह है कि छोटा यूनान राज्य के एक उत्तराधिकारी और समाज के इनेगिने लोगों को जैसा नहीं बना सका, विशाल भारत समस्त राजकुल और समस्त प्रजा को वैसा कैसे बना सका ?

यूरोप को अब तक यह विदित न था और न अभी भी पूर्णतया विदित है कि तत्त्वदर्शी राजा और श्रेष्ठ लोग अर्थात् दैवीसम्पद्युक्त मनुष्य कैसे बनाए जा सकते हैं। उसके मतानुसार मनुष्यों को दैवीसम्पद्युक्त बनाने का एकमात्र मुख्य उपाय है उनको सुपठित बनाना। किन्तु हमारे आचाय्यों के मतानुसार केवल पढ़ने-लिखने से कुछ नहीं होता, यह तो एक कलामात्र है। स्वाती की बूंद के समान जैसे पात्र से इसका सङ्गम होता है वैसा इसका फल होता है, श्रेष्ठ पुरुष में जाने से यह कला अच्छे काम में लाई जाती है मध्यम पुरुष में जाने से फल भी इसका मध्यम होता है और नीच पुरुष के सङ्ग से इसका फल तीच होता है। स्वाध्याय से केवल पढ़ने के समय मनुष्य के मन में दैवीसम्पद् प्राप्त करने की इच्छा होती है; किन्तु इच्छा तभी फलीभून होती है जब मानसिक और शारीरिक रचना अनुकूल हो, शास्त्रपाठ जिनका एकमात्र गुण होता है किन्तु जिनके शारीरिक और मानसिक संस्कार अनुकूल नहीं होते हैं उनकी श्रेष्ठ कार्यों को करने की चेप्टा विडम्बनामात्र होती है, तोता और मैनाओं से दिशक और सामाजिक काम नहीं सध सकते हैं, इन कार्यों के लिए चाहिए बरपुष्य-रत्न जिनके संस्कार आजन्म और मरणपर्यन्त दैवीसम्पद्मय होते हैं।

हमारे आधिर्जविक शास्त्रानुसार मनुष्य संस्कारमय होता है अर्थात् जैसे उसके संस्कार होते हैं वैसा वह आप होता है, इनसे वह लेशमात्र भी न्यूनाधिक नहीं होता है। संस्कार चार प्रकार के होते हैं:—

# (१) जन्मान्तर, (२) सहज, (३) कृत्रिम और (४) अन्वयागत ।

जन्मान्तर संस्कार उनको कहते हैं जिनको लेकर शरीरी एक शरीर को त्याग दूसरे शरीर में प्रवेश करता है, इन्ही संस्कारों के अनुसार वह लोकान्तर में जाकर अपने कृत्यों का भोग करता है वहां उसके कर्मों का भोग हो चुकने पर वह फिर उन्हीं संस्कारों के अनुसार अमैथुनिक तन्मात्रिक शरीर को धारण करता है, तदनुसार अनुकूल निमित्त और सन्निकर्षों के मिलने पर वह किसी शरीरी के शरीर में प्रवेश करके विन्दुमय शरीर घारण करता है जहां वह कुछ नवीन संस्कारों को प्राप्त करता है, तदनन्तर रज से उसका संयोग होने पंर उसको कुछ और नवीन संस्कार प्राप्त होते हैं; इन्ही तीन संस्कारों को लेकर वह इस संसार में जन्म लेता है, और प्रतिक्षण नए नए संस्कारों को प्राप्त करता है, इन्हीं सब संस्कारों के अनुसार उसके मन, वृद्धि और कमें हुआ करते हैं। इन सब संस्कारों में जन्मान्तर संस्कार प्रवल होते हैं जो अनेक जन्मों तक शरीर के साथ लगे रहते हैं इनका नाश अथवा परिवर्तन केवल निविकल्प समाधि के सिवा और किसी प्रकार नहीं हो सकता है। इन संस्कारों के विषय में पाश्चात्य बायालॉजिष्ट अभी पूर्ण अनिभज्ञ हैं।

सहज संस्कार उन संस्कारों को कहते हैं जो तन्मात्रिक शरीर को बिन्द्रवस्था और गर्मावस्था में प्राप्त होते हैं और उस पाश्वमौतिक शरीर के छूटने तक रहते हैं। ये संस्कार अनेक रूपों में प्रकट होते हैं उनमें तीन रूप अर्थात् योनिसंस्कार, जातिसंस्कार और वर्णसंस्कार मुख्य माने जाते हैं।

जिन सहज संस्कारों में योनि की विशेषता रहती है उनको योनिसंस्कार कहते हैं जिन सहज संस्कारों में जाति की विशेषता रहती है उनको जाति सं० कहते हैं। जिन सहज संस्कारों में वर्ण की विशेषता रहती है उनको वर्ण सं० कहते हैं।

गोभो और लाई के बीज रूपरङ्ग में एक समान होते हैं, किन्तु जब वृक्षरूप में उनका रूपान्तर होने लगता है तव उनके सहजसंस्कारों के पृथक् पृथक् होने के कारण वे एक दूसरे से विलकुल भिन्न प्रकार के हो जाते हैं। मनुष्य और पशु के बिन्दु भी प्रायः एक समान होते हैं किन्तु जब गर्भावस्था में उनकी उत्तरवृद्धि होने लगती है तो सहज संस्कारों की भिन्नता के कारण वे एक दूसरे से विलकुल भिन्न प्रकार के हो जाते हैं। एक गमले में एक ही प्रकार की मिट्टी में भिन्त-भिन्त रङ्गों की सेवितयों के बीज एक साथ बोए जायें और साथ ही उनको सिचाई इत्यादि भी की जाय, पर उनके पौधे एक प्रकार के होते हुए भी सहज संस्कारों के भेद के कारण उनके फूल एक दूसरे से विलकुल भिन्न प्रकार के होते हैं। इसी प्रकार दो ननुष्यों के दो बालक एक ही स्थान में एक ही सिन्नकर्षों में रखे और पाले जायें तो भी सयाने होने पर उनके सहज संस्कारों की भिन्नता के कारण उनमें भिन्न प्रकार के गुण दिखाई देने लगते हैं। ऐसे और भी अनेक प्रकार के भेद देखे जाते हैं, उन सब के कारण सहज संस्कार ही होते हैं; ये संस्कार भी समाधि के आतिरिक्त और किसी प्रकार नष्ट अथवा परिवर्तित नहीं किये जा सकते।

कृत्रिम संस्कार उन संस्कारों के कहते हैं जो बाह्याभ्यन्तरिक सन्निकर्षों के

अथवा दीर्घाभ्यास के कारण उत्पन्त होते हैं।

सिन्तकर्वों से उत्पन्न हुए कृत्रिम संस्कारों को सिन्तकर्व संस्कार कहते हैं। अभ्यास से उत्पन्न हुए कृत्रिम संस्कारों को अभ्यास संस्कार कहते हैं।

भिन्न-भिन्न गमलों में भिन्न-भिन्न प्रकार की मिट्टी में भिन्न-भिन्न प्रकार से वोये हुए और भिन्न-भिन्न प्रकार की खाद और सिचाई दिये हुए एक ही सेवती के वीजों से उत्पन्न हुए पौधों और उनके फूलों में जो भेद देखने में आता है अथवा एक ही मनुष्य के दो जुड़वा बालकों में भिन्न-भिन्न सन्निकर्षों में भिन्न प्रकार से रखे और पाले जाने से जो भिन्न-भिन्न प्रकार के गुण प्रकट होते हैं, अथवा किसी मनुष्य में वरावर एक ही प्रकार की भावना दिये जाने से उसकी स्वाभाविक प्रवृत्ति में जो परिवर्तन हो जाता है, अथवा किसी वृक्ष को बार-बार एक ही प्रकार से कलम किये जाने से उसके पत्रादिकों में जो रूपान्तर होता है उन सब का कारण कृत्रिम संस्कार होता है। जिस कोटि के सन्निकर्ष और अभ्यास से ये संस्कार उत्पन्न होते हैं उसी कोटि के प्रतिकूल सन्निकर्ष और अध्यास से वे नष्ट अथवा परिवर्तित किये जा सकते हैं।

पितृवंश और मातृवंश से जो सस्कार अपत्य को वायरूप में मिलते हैं उनको अन्वयागत संस्कार कहते हैं।

जो संस्कार अन्वयागत होते हैं वे पूर्वजों के सहज संस्कार अथवा तीव्र कृत्रिम

संस्कार होते हैं, पूर्वेजों के जन्मान्तर संस्कार अन्वयागत नहीं होते हैं।

अन्वयागत संस्कारों के दाय नियम तीन हैं:-

(१) चौदह पीढ़ी तक पितृवंशी पूर्वजों के और पाँच पीढ़ी तक मातृवंशी पूर्वजों के नि:शेष सहज और केवल तीव्र कृत्रिम संस्कार अपत्य को दायरूप में मिलते हैं।

(२) दूरस्य पूर्वजों की अपेक्षा अन्तिक पूर्वजों के संस्कारों का प्राधान्य रहता है।

(३) पितृवंशी पूर्वजों के शारीरिक संस्कारों का और मातृवंशी पूर्वजों के मान-सिक संस्कारों का प्राधान्य रहता है।

किन्तु अपत्य के जन्मान्तर संस्कार और जन्मान्तर कृतोदय के कारण उसमें उसके पूर्वजों के संस्कारों का कभी तद्भाव, कभी अन्यीभाव, कभी आविर्भाव और कभी तिरोभाव होता है; अतः अपत्य में कभी पिता के संस्कारों का, कभी माता के संस्कारों का, कभी किसी पितृवंशी पूर्वंज के संस्कारों का, कभी मातृवंशी पूर्वज के संस्कारों का, कभी अनेक पूर्वजों के संस्कारों के कुछ-कुछ संयोग का प्राधान्य र<mark>हता</mark> है, कभी उनके संस्कारों की केवल छायामात्र रहती है । दायरूप में पूर्वजों से प्राप्त हुए संस्कारों में अपत्य में केवल वही संस्कार व्यक्त रहते हैं जो उसके जन्मान्तर संस्कार और जन्मान्तर कृतोदय के अनुकूल होते हैं और जो उनके प्रतिकूल होते हैं वे अव्यक्त रहते हैं। इसी कारण अपत्य में पूर्वजों के संस्कार निपात नियम से प्राप्त हए जैसे देखे जाते हैं।

जिन-जिन पूर्वजों के संस्कार अपत्य को दायरूप मे प्राप्त होते हैं उनकी पीढ़ियों के विषय में हमारे आचार्यों में कुछ मतभेद है, किन्तु मूल आधिजैविक सिद्धान्त में

सबका मतैक्य है।

आधिजैविक शास्त्र के इन्हीं सिद्धान्तों के आधार पर हमारे आधिजनिक शास्त्रों में अधीलिखित बार्ते मुख्य मानी गई हैं:-

(१) वंशमें परम्परागत संस्कारों का उच्च होना।

- (२) बम्पतियों की जाति और वर्ण एक होना, किन्तु गोत्र और पिण्ड भिन्न होना।
- (३) दम्पतियों के गुणों में साम्य।
- (४) पिता का ब्रह्मचर्य्यं और माता का पतिदैवत्य ।
- ( ५ ) सन्तानोत्पादन केवल पूर्ण यौवन में ही होना।
- (६) गर्माघान संस्कार।

- (७) दोहदपूरण।
- ( ८ ) पुंसयन ।
- ( ६ ) अनवलोभन । (१०) सीमन्तोन्नयन । (११) गर्मभृति । (१२) जातकमं ।
- (१३) शैशव संस्कार।

(१) उभयवंश के परम्परागत संस्कारों का उच्च होना—यह पहले कहा जा चुका है कि चौदह पीढ़ी पितृवंशी और पांच पीढ़ी मातृवंशी पूर्वजों के निःशेष सहज संस्कार और तीव कृत्रिम संस्कार अपत्य को दायरूप में मिलते हैं; इसी आधार पर हमारे आधिजनिक शास्त्र का यह सिद्धान्त हो गया है कि श्रेष्ठ मनुष्य उत्पन्न करने के लिए उभयवंश में परम्परागत संस्कार उच्च होने चाहिए।

पाध्रात्य यूजिनिक्स के अनुसार भी अभीष्ट सन्तान उत्पन्न करने के लिए अभीष्ट दम्पत्ति चुने जाने चाहिए। पाश्चात्य वायालॉजिष्टों के मतानुसार प्रत्येक जीव में दो संस्कार होते हैं, एक वैरियेशन (Variation) और दूसरा मौडिफिकेशन (Modification); इन्हीं दो संस्कारों के संयोग से मनुष्य का स्वभाव वनता है।

वैरियेशन उन संस्कारों को कहते हैं जो बिन्दु अर्थात् जर्मंप्लाजम (Germplasm) में वर्तमान रहने वाले संस्कारों के परिणाम होते हैं; उनकी सत्ता उस समय प्रकट होती है जब कि दो जीवों के सन्निकर्ष और निमित्त बिलकुल समान होने पर भी उनमें भिन्न-भिन्न प्रकार के गुण उत्पन्न होते हैं; वैरियेशन के कारण ही उनमें गुण भेद होता है। जन्म धारण करने के पहले से ही जीव को वैरियेशन प्राप्त रहते हैं।

मीडिफिकेशन उन संस्कारों को कहते हैं जो जीव के बाह्य सिन्तिकर्षजन्य संस्कारों के परिणाम होते हैं; उनकी सत्ता उस समय प्रकट होती है जब सिन्तिकर्ष भेदों के अनुसार जीवों की प्रवृत्ति में भी भेद होता है; मीडिफिकेशन के कारण ही एक प्रकार के जीवों में भिन्न प्रकार के गुण उत्पन्न होते हैं। मीडिफिकेशन जीव को जन्मधारण करने के प्रश्चात् प्राप्त होते हैं।

सव पाश्चात्य बायालॉजिष्टों के मतानुसार प्रत्येक जीव को वैरियेशन उसके मातापिता से दायरूप में मिले रहते हैं; जर्मन बायालॉजिष्ट बीजमान के वड़े बड़े लेख एक प्रकार से इसी सिद्धान्त की व्याख्या हैं। कितपय बायालॉजिष्टों के मतानुलेख एक प्रकार मी अपत्य को दायरूप में मिलते हैं, इस विषय में बायालॉजिष्टों सार मीडिफिकेशन भी अपत्य को दायरूप में मिलते हैं, इस विषय में बायालॉजिष्टों के भिन्न-भिन्न मत हो रहे हैं, उन सब का मन्थन करके सार यह पाया जाता है कि मीडिफिकेशनों का अपत्य को दायरूप में मिलने के कुछ आनुमानिक प्रमाण पाये

जाते हैं।
पाश्चीत्य बायालॉजी के मतानुसार वैरियेशन और मौडिफिकेशनों के अतिरिक्त
तीन प्रकार के और भी संस्कार होते हैं, जो म्यूटेशन, रिवर्शन और रिकम्बिनेशन
कहे जाते हैं।

म्यूटेशन से जीव के सहजगुणों में कुछ परिवर्तन होता है।

रिवर्शन से अपत्य में किसी एक पूर्वज के संस्कार जो उसके मातापिता में प्रकट न ये, प्रकट हो जाते हैं।

रिकम्बिनेशन से अपत्य में उसके अनेक पूर्वजों के सहज गुणों का संयोग हो जाता है।

इन्ही तीन प्रकार के संस्कारों के कारण ही दम्पित की सन्तानों में सवका स्वभाव भिन्न-भिन्न प्रकार का होता है। यह तो हुआ कार्य, किन्तु कारण उनका पाश्चात्य बायालॉजिप्टों को विदित नहीं हुआ। हमारे आचार्यों के मतानुसार उन सवके कारण हैं जन्मान्तर संस्कार और जन्मान्तर कृतोदय।

पाश्चात्य वायालांजी के उक्त सिद्धान्त हमारे आचार्यों को बहुत पहले से विदित थे, इन्हीं सिद्धान्तों के अनुसार हमारी विवाह-पद्धति अब तक चली आती है।

अतः हमारे अधिजैविक शास्त्र और पाश्चात्य वायालाँजी दोनों के मतानुसार श्रेष्ठ मनुष्य उत्पन्न करने के लिए ऐसे दम्पती चुने जाने चाहिए कि जिनके वश में परम्परा से श्रेष्ठ संस्कार चले आते हों।

(२) दम्पतियों की जाति और वर्ण का एक होना किन्तु गोन और पिण्ड भिन्न होना—

यह पहले कहा जा चुका है कि जाति की विशेषता होती है चिति, और यह भी कहा गया है कि मातापिता के विशेष संस्कार अपत्य को दायरूप में मिलते हैं; फलतः चिति संस्कार भी अपत्य को दायरूप में मिलने चाहिए; अतः भिन्न-भिन्न जाति के स्त्री-पुरुषों के मिथुन से जो अपत्य उत्पन्न होते हैं उनको दायरूप में पिता से एक चिति और माता से दूसरी चिति मिली रहती है, किन्तु हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार दो भिन्न चितियाँ एक साथ नहीं रह सकती हैं। एक चिति दूसरी चिति का नाश कर देती है यदि दोनों चितियाँ बरावर संवेग की होती हैं तो वे परस्पर लड़कर एक दूसरे को नष्ट कर देती हैं, यदि उनमें एक चिति अधिक संवेग की और दूसरी न्यून संवेग की होती है तो उनके परस्पर विप्रतिपत्ति में अधिक संवेगवाली चिति से न्यून संवेगवाली चिति के बरावर अंश कट जाता है। अथवा जब दो भिन्न चितियाँ समान कोटि की होने से लड़ती नहीं हैं तो उनके संयोग से एक तीसरी विकृत चिति उत्पन्न हो जाती है जिससे समाज में विजातीय और दुष्प्रवृत्तिवाले मनुष्य उत्पन्न होते हैं। दम्पतियों की जातियाँ भिन्न होना समाज के लिये उभयतः अनिष्टकारी होता है। पूर्वपक्ष में समाज में विराट्शून्य क्लीव मनुष्य उत्पन्न होते हैं, उत्तर पक्ष में समाज में प्रष्ट और दुष्प्रवृत्तिवाले मनुष्य उत्पन्न होते हैं। इसी आधिजैविक नियमानुसार दो प्रष्ट और दुष्प्रवृत्तिवाले मनुष्य उत्पन्न होते हैं। इसी आधिजैविक नियमानुसार दो

भिन्न जाति के पशुओं से जो सङ्कर पैदा होते हैं वे बहुधा नपुंसक और दुःशोल होते हैं। अतः एक चिति और एक विराट्युक्त सन्तान उत्पन्न करने के लिये बम्पित की जाति एक होनी चाहिये।

इसी सिद्धान्त के अनुसार वर्णविशेषतायुक्त सन्तान उत्पन्न करने के लिये दम्पति

का वर्ण भी एक ही होना चाहिये।

जाति और वर्ण की विशेषता बनाए रखने के लिये दम्पतियों की जाति और वर्ण एक होने चाहिए किन्तु सत्वशाली सन्तान उत्पन्न करने के लिये दम्पतियों के पिण्ड और गोत्र भिन्न होने चाहिए। हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार सगोत्री और सिपण्डों के मैथुन होने से बिन्दु और रस सत्वहीन हो जाते हैं जिससे उन स्त्रो-पुरुषों के सन्तान नहीं होते हैं और जो हुए भी तो वे निस्सत्व और निस्तेज हो जाते हैं।

पाश्चात्य वायालॉजिष्टों का भी अब यह मत हो रहा है कि ( Breed in to fix type and breed out to secure vigour ) अर्थात् सन्तान में विशेषता बनाए रखने के लिए उसके मातापिता में सादृश्य होना चाहिए और उसमें सत्व होने के लिए उसके मातापिता में भिन्नता होनी चाहिए अर्थात् विशेषतायुक्त सत्वशाली सन्तान उत्पन्न होने के लिए दम्पती ऐसे होने चाहिए जो न तो बिलकुल दूर हों और न अन्तिक वान्धव हों; अपरश्व पाश्चात्य वायालांजो के मतानुसार अत्यंत अन्तिक बान्धवों के मिथुन से जो सन्तानें उत्पन्न होती हैं वे बलहीन होती हैं और कुछ पीढ़ियों तक ऐसे बलहीन सगीत्रियों के मियुन से सन्तान उत्पन्न होते रहने से कालान्तर में उनकी सन्तानों में वन्ध्या दोष उत्पन्न हो जाता है।

अतः हमारे आधिजीविकशास्त्र और पाश्चात्यों की बायालाँजी दोनों के सिद्धान्ता-नुसार तेजस्वी विराट्युक्त स्वधमेपरायण सन्तान उत्पन्न करने के लिए दम्पितयों के

जाति और वर्ण एक किन्तु पिण्ड और गोत्र भिन्न होने चाहिए।

(३) दम्पितयों के गुणों में साम्य - हमारे आधिजननिक शास्त्रानुसार भगवती प्रकृति ने भिन्न-भिन्न कार्य के लिए पुरुषों को एक प्रकार के गुणों में विशेषता दी है और स्त्रियों को दूर रों प्रकार के गुणों में विशेषता दी है: पुरुषों को उसने तेज, त्याग, तर्क, प्रतिभा, योगशक्ति और मानसिक सहिष्णुता आदि गुणों में विशेषता दी है, और स्त्रियों को उसने क्षमा, प्रेमभाव, धारणा, क्षमा, शक्ति और शारीरिक सहिष्णुता आदि गुणों में विशेषता दी है; अत: स्त्री के आदर्श गुण पुरुष के आदर्श गुणों के पूरक होते हैं न कि प्रतिरूप । स्त्री-पुरुषों के गुणों का एक दूसरे के पूरक होना साम्य कहा जाता है। जिन स्त्री-पुरुषों के गुणों में साम्य नहीं होता है अथवा जिन स्त्री-पुरुषों के विपरीत गुण होते हैं अर्थात् स्त्री में पुरुषों के गुण और पुरुष में स्त्री के गुण होते हैं उनकी सन्तानों में कुछ न कुछ विकृति रहती है। साम्यकरण विधि हमारे सामुद्रिक शास्त्र का एक अङ्ग था, वर्तमान फलित ज्योतिष में जो साम्यकरण विधि है उसका वास्तविक आधार सामुद्रिक शास्त्र ही था।

पितृब्रह्मचर्य और मातृपतिदैवत्व-पहले यह कहा जा चुका है कि हमारे आधि-जैविक शास्त्रानुसार शरीरी जव किसी शरीर में प्रवेश करके बिन्दुमय शरीर को धारण करता है तव उस अवस्था में वह कुछ संस्कारों को प्राप्त करता है, तदनन्तर गर्भ में जब रज से उसका संयोग होता है, वह कुछ और नवीन संस्कारों को प्राप्त करता है; विन्द्ववस्था और गर्भावस्था में प्राप्त किये हुए इन संस्कारों के अनुसार ही जीव के मन, बुद्धि, कर्म और शरीर हुआ करते हैं, ये संस्कार बड़े प्रबल होते हैं और जीव के पाश्वभौतिक शरीर के छूटने तक रहते हैं। समाधि को छोड़ और किसी प्रकार वे अन्यया नहीं किये जा सकते हैं; जीव जैसे सन्निकर्षों में रहता है वैसे उसमें संस्कार उत्पन्न हो जाते हैं। इन दो सिद्धान्तों का संयोग करने से सिद्ध यह हुआ कि बिन्द्रवस्था में जीव को जैसा गुक्र मिलता है वैसे उसमें संस्कार उत्पन्न हो जाते हैं। हमारे योगशास्त्र और वैद्यकशास्त्र के अनुसार ब्रह्मचर्य से शुक्र में तेज उत्पन्न हो जाता है, ज्यों-ज्यों ब्रह्मचर्य्य में निष्ठा होती जाती है त्यों त्यों शुक्र में तेज की वृद्धि होती है, यहाँ तक कि अन्त में उसमें दाहकशक्ति उत्पन्न हो जाती है; ऐसे तेजोमय सन्नि-कर्षों में पले हुए बिन्दु में भी तदनुरूप तेजोमय संस्कार उत्पन्न हो जाते हैं। अतः हमारे धर्मशास्त्रानुसार तेजस्वी संतान उत्पन्न करने के लिए पिता का ब्रह्मचर्य अत्या-वश्यक समका गया है।

किन्तू तेजोमय विन्दु को धारण करने के लिए रज भी वैसा ही श्रेंग्ठ होना चाहिए, साधारण रज तेजोमय विन्दु को धारण नहीं कर सकता है, प्रथम तो विषम बिन्दु और रज का संयोग होता ही नहीं और जो दैवात ऐसा हुआ तो बिन्दु के तेज से रज गल जाता है, और जो कदाचित् ऐसा न हो तो थोड़े दिनों में गर्भपात हो जाता है, साधारण स्त्री तेजोमय गर्भ को धारण नहीं कर सकतो जो कदाचित् गर्भ रह भी जाय तो बालक में एक प्रकार का गुणवैषम्य हो जाता है, उत्तम विन्दु संस्कार के कारण उसमें तेज और वीरता तो भरी रहती है; किन्तु साधारण रजःसंस्कार के कारण उपवसायात्मका बुद्धि न होने से उसका विकास नहीं हो सकता। तेजोमय बिन्दु केवल स्त्री की सङ्कल्पशक्ति से धारण किया जा सकता है। जिस कोटि का बिन्दु में तेज होता है स्त्री में उसी कोटि की सङ्कल्प शक्ति खाति होनी चाहिए। स्त्री में यह सङ्कल्प शक्ति आती है पितदेवतात्व से, पित में अनन्यभाव से सन्तिविध्ट हुई स्त्री के चित्त में महासङ्कल्पशक्ति उत्पन्न हो जाती है, जिसके बल से वह तेजोमय बिन्दु को अना-यास धारण कर लेती है; इसो सङ्कल्पशक्ति के प्रताप से ही सती चिताग्न को तुच्छ

समभती है, युगों के अखण्ड ब्रह्मचयं से भगवान् पशुपित का शुक्र ऐसा तेजोमय हो गया था कि जिसको पृथ्वी, अग्नि, गङ्गा कोई भी धारण न कर सका, उसको धारण कर सकी ''ममात्र भावेकरसं मनःस्थितिं, न कामवृत्तिवचनीयमीक्षते' कहने वाली केवल उमा। तारकासुर का वध केवल ऐसे उत्तम बिन्दु और रज के संयोग से उत्पन्न हुए कुमार के अतिरिक्त और कोई नहीं कर सकता था। बिना अस्त्रितित्वीयं पिता और पितदेवता माता से उत्पन्न हुआ कोई मनुष्य बड़ा काम नहीं कर सकता है, वैसे तो जब तक मनुष्य रहेंगे तब तक राजा, मन्त्री, सेठ, साहकार होते रहेंगे किन्दु साधुओं का परित्राण, दुष्टों का नाश, धमं की संस्थापना करने वाले वीर पुष्यरत्न तब ही उत्पन्न होंगे जब पुष्वों के ब्रह्मचर्य के साथ स्त्रों के पितदेवतात्व का सयोग होगा।

पाश्चात्य वायालाँजी के सिद्धान्तानुसार भी प्रत्येक जीव का अपने सिन्तिकर्षों से अत्यन्त धिनिष्ठ सम्वन्ध होता है अर्थात् जैसे जीव के सिन्तिकर्ष होते हैं वैसी उनकी मानिसिक और शारीरिक रचना होती है और वैसे उसमें गुण उत्पन्न होते हैं। वाया-लाँजी का यही सिद्धान्त इिम्ब्रियोलाँजी में विस्तारपूर्वक इस प्रकार कहा गया है कि मनुष्य माता के गर्भ में आने से पहले पिता के शरीर में बिन्दुरूप में रहता है, उसके कुछ गुण और प्रवृत्ति बिन्द्ववस्था में और कुछ गर्भावस्था में ही वन जाते हैं, पीछे, उनमें बहुत कम परिवर्तन होता है अर्थात् जीव जब विन्द्ववस्था में विराजमान रहता है तब ही उसकी प्रवृत्ति बहुत कुछ बन जाती है, ज्यों-ज्यों वह गर्भरूप से शिशुरूप में, वालरूप से और मनुष्य रूप में बदलता जाता है त्यों-त्यों बिन्द्ववस्था में प्राप्त की हुई प्रवृत्ति का उसमें विकास होता जाता है; अतः पाश्चात्य वायालाँजी और इम्ब्रियोलाँजी से भी यही सिद्ध होता है कि जीव को जैसा शुक्र और गर्म मिलता है वैसे उसमें गुण उत्पन्न होते हैं अर्थात् श्रेष्ठ जीव को उत्पन्न करने के लिए शुक्र और गर्म भी श्रेष्ठ होने चाहिए।

अपरश्च ब्रह्मचर्य से पुरुष में तीव श्रद्धा अर्थात् श्रेष्ठ गुणों की ओर तीव स्वरस-वाहिनी प्रवृत्ति उत्पन्न होती है, और पितदेवत्व से स्त्री में तीव लज्जा अर्थात् नीच क मों से तीव स्वरसवाही संद्क्षोच उत्पन्न होता है, और यह पहले कहा जा चुका है कि मातापिता के तीव संस्कार अपत्य को दायरूप में मिलते हैं; अतः पिता के ब्रह्म-चर्य और माता के पितदेवत्व से अपत्य में श्रद्धा और लज्जा होती है। जिस समाज में श्रद्धा और लज्जा का जितना आधिक्य होता है वह समाज उतना ही श्रेष्ठ होता है और जिस समाज में उनकी जितनी न्यूनता होती है वह उतनी नीच होती है और उसमें सुख-शान्ति का उतना हो अभाव होता है। वास्तव में समाज की पालना श्रद्धा और लज्जा से ही होती है; अत एव देवताओं ने भगवती की स्तुति इस प्रकार

की है-

# "श्रद्धा सतां कुलजनवप्रध्भः वस्य लज्जा तां त्वां नताः स्म परिपालय देवी विश्वम् "

अतः श्रेष्ठ कामों की ओर स्वतः प्रवृत्त होने वाले और नीच कामों से स्वतः सङ्कोच करने वाले पुरुषों को उत्पन्न करने के लिए भी पुरुषों के ब्रह्मचर्य से स्त्रियों के पतिदेवता का संयोग होना अत्यावश्यक समक्षा जाता है।

- (४) सन्तानोत्पादन कवल पूर्ण यौवन में होना—हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार प्राणियों में तेज, इत्यादि गुणों का पूर्ण विकास केवल यौवन में होता है, उसके पहले वे गुण अपरिपक्क रहते हैं और उसके पीछे वे क्षीण होने लगते हैं; अतः पूर्ण यौवन के पूर्व और पश्चात् उत्पन्न हुई सन्तानों में तेज, त्यागादि गुणों की न्यूनता रहती है। हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार सन्तानोत्पादन के समय मातापिता के जैमे भाव, जैसे विचार होते हैं वैसे ही भाव, वैसे ही विचार उनकी सन्तानों में भी होते हैं। लेमाक आदि पश्चिमी वायालॉजिष्टों का मत भी ठीक ऐसा ही है। अत-एव हमारे धर्मशास्त्रानुसार यौवन के पहले कोई गृहस्थाश्रम में प्रवेश नहीं कर सकता था और न यौवन के चले जाने पर कोई गृहस्थाश्रम में रहने पाता था।
  - (५) गर्भाधान संस्कार—पहिले दो बातें कहीं जा चुकी हैं, एक यह कि मातापिता के तीव्र संस्कार अपत्य को दायरूप में प्राप्त होते हैं, दूसरी यह कि गर्भ में जैसे
    सन्निक्यं होते हैं वैसी जीव की प्रवृत्ति वन जाती है। आधिजनिक शास्त्र में एक
    तीसरी बात भी कही हुई है कि रजस्वला होने के पश्चात् प्रायः एक पक्ष तक गर्भाधान हुआ करता है; इन तीन बातों को मिलाने से सिद्धान्त यह पाया जाता है कि
    रजस्वला होने के पश्चात् प्रायः एक पक्ष तक स्त्री के चित्त में जैसे संस्कार होते हैं,
    जैसे उसके आचारविचार और आहारविहार रहते हैं, जैसी उसके गर्भाशय की अवस्था
    होती है, वैसे गर्भस्य जीव में गुण होते हैं। अतः हमारे आधिजनिक शास्त्र में ऋतुमती स्त्री के लिए विशेष प्रकार की चर्या, विशेष प्रकार की औषधियां और विशेष
    प्रकार का भोजन कहा गया है; तदनन्तर गर्भधारण के दिन से प्रसव होने तक गर्भवती स्त्री के लिए भिन्न-भिन्न मासों में, भिन्न-भिन्न विधि से, भिन्न-भिन्न प्रकार की
    ओषधियां और विशेष प्रकार का भोजन बताया गया है जिनका कुछ-कुछ उल्लेख
    हमारे वैद्यकशास्त्र और संस्कारविधि में पाया जाता है।

पाश्चात्य बायालाँजी का भी इन दिनों यह मत हो रहा है कि जीव की अधिकांश प्रवृत्ति उसके गर्भावस्था के रचनासम्बन्धी (mechanical), रससम्बन्धी (chemical), शरीरसम्बन्धी (physical) और सत्त्व सम्बन्धी (Vital) सिन्नकर्षों के सन्निपात से बनी होती है। कई पाश्चात्य बायालॉजिष्टों का यह भी मत

है कि गर्भवती स्त्री की तीव्र वासना का गर्भस्य जीव के चित्त में वड़ा प्रभाव पड़ता है। उनका यह सिद्धान्त हो रहा है कि मनुष्य का स्वभाव गर्भ के संस्कारों का विकास मात्र होता है, जीव की अनेक प्रवृत्तियां उनकी गर्भावस्था से ही बन जाती हैं, उस समय वे प्रवृत्तियाँ सूक्ष्म संस्कार के रूप में रहती हैं, जीव के इन गर्भावस्था के संस्कारों का संयम करने से वह जैसा चाहिए वैसा बनाया जा सकता हैं। गर्भस्य जीव के संस्कारों के संयम का एक मात्र उपाय है उसके सन्निकर्षों का संयम करना। इन बातों से सिद्ध यह होता है कि पाध्यात्य यूजिनिक्स से हमारे आधिजनिक शास्त्र के उक्त सिद्धान्तों की पुष्टि हो रही है।

- (६) दोहदपूरण—हमारे आधिजनिक शास्त्रानुसार जव गर्भस्य जीव का हृदय वनने लगता है तव उस समय जन्मान्तर के संस्कारों के अनुसार उस वनते हुए हृदय में कुछ इच्छा उत्पन्न होती है जिसका प्रतिबिम्ब गर्भविती स्त्री के हृदय में पड़ता है जिससे वह इच्छा गर्भविती स्त्री के हृदय में दोहद रूप से जाग उठती है। हमारे आधिजनिक शास्त्रानुसार यह इच्छा येन केन प्रकारेण पूरी होनी चाहिए, नहीं तो गर्भस्य जीव के किसी न किसी अङ्ग अथवा नाड़ी में कुछ न कुछ विकृति आ जाती है, जिसके कारण पीछे जीव के स्वभाव में भी विकृति आ जाती है। सामुद्रिक शास्त्रानुसार अङ्ग और नाड़ियों का स्वभाव से अति घनिष्ठ सम्बन्ध होता है।
  - (१०) पुंसवन, अनवलोभन, सीमन्तोन्नयन और गर्भमृति—हमारे आधिजनिक शास्त्र के अनुसार गर्भप्रकट होने से पहले दूसरे अथवा तीसरे मास में पुंसवन, चौथे मास में अनवलोभन, छठे अथवा सातवें मास में सीमन्तोन्नयन संस्कार, और सव महिनों में गर्भभृति कही गई है; इन भिन्न-भिन्न प्रकार की संस्कारविधियों से और गर्भभृति की औषधियों से गर्भस्य जीव के सब प्रकार के सन्तिक पं श्रेष्ठ बनाए जाते हैं जिनके कारण प्रसव सुन्दर, बिलष्ठ, रूपवान और दैवीसम्पद्युक्त होता है। प्रसव के जिनके कारण प्रसव सुन्दर, बिलष्ठ, रूपवान और दैवीसम्पद्युक्त होता है। प्रसव के विचित्र अनिकट आने पर सूतिकाग्रह भी विशेष प्रकार का बनाया जाता है जिसको विधि आधिजनिक शास्त्र में दी हुई है।
    - (११) जातकर्म —हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार गर्भावस्था में शिशु नाल के द्वारा भोजन करता है और तीन-चार दिन तक उसके हृदय की धमिनयां नहीं खुलती हैं; अतः नालच्छेद होने के पहले वालक को विशेष प्रकार की औपिध चटाई जानी चाहिए जिनमें ते एक औपध ऐन्द्र ब्राह्म शङ्खपुष्पी और वच के कल्क को मधु, जानी सुवर्ण में मिलाने से बनती है, उक्त औषध को चटाने के पश्चात् कुछ संस्कार घृत और सुवर्ण में मिलाने से बनती है, उक्त औषध को चटाने के पश्चात् कुछ संस्कार विधि से नालच्छेद किया जाना चाहिए, फिर तीन-चार दिन तक वालक को विशेष प्रकार की औपिधयों के अतिरिक्त और कुछ नहीं खिलाया जाना चाहिए, इन औप-

धियों और संस्कारिविधियों से वालक के हृदय और शरीर में कुछ ऐसे रासायिनक और अन्य प्रकार के परिणाम होते हैं कि जिससे वालक तेजस्वी, बुद्धिमान और नीरोग होता है। इस विषय में पाश्चात्य बायालॉजिप्टों का सिद्धान्त पहले कहा जा चुका है जिससे हमारे आधिजननिक शास्त्र के उक्त सिद्धान्त का समर्थन होना है।

इन उक्त उपायों से जो आजन्म शुद्ध शासक उत्पन्न होते थे वे भगवान् विष्णु के अवतार माने जाते थे। इन उपायों से बने हुए राजा और इन्हीं उपायों से बनी हुई प्रजा में परस्पर प्रेम और भरोसा रहता था, ऐसे राजा के राज्य में राजतन्त्रवादी और प्रजातन्त्रवादी दोनों का अर्थ सिद्ध हो जाता था। प्रत्यर्थी विषयों का संयोग करना हमारे दैशिकशास्त्र की विशेषता है, जैसे उसने वर्णाश्रमधर्म द्वारा अनेक विपरीतार्थी तिषयों का मेल कर दिया था, वैसे ही उसने आधिजनिक शास्त्र द्वारा मौनार्की और निहिल्डिम का भी मेल कर दिया था।

इन दिनों पाश्चात्य देशों में यद्यपि शिक्षा का प्रचार दिन प्रतिदिन बढ़ रहा है, भिन्न-भिन्न विद्याओं की वृद्धि हो रही है, विविध कलाओं का आविष्कार हो रहा है; किन्तु मनुष्यों की प्रवृत्ति में कुछ भी उन्नित नहीं हो रही है। अतः यूरप और अमेरिका के कुछ वैज्ञानिक लोग ऐसे शास्त्र की खोज में लगे हुए हैं जिससे मनुष्य के सहजगुणों में उन्नित हो सके, जिसके प्रयोग से श्रेष्ठ मनुष्य उत्पन्न किये जा सकें, फिन्सिस गाल्टन नामक एक व्यक्ति ने ऐसे शास्त्र का सूत्रपात करने का कुछ यत्न भी किया है जो इन दिनों यूजिनिक्स के नाम से कहा जा रहा है। किन्तु पश्चिम में इस यूजिनिक्स रूपी शुक्र का प्रकाश होने से बहुत पहले हमारे यहाँ आधिजनिक्त शास्त्र रूपी सूर्य्य का उदय हो चुका था, जिसकी छाया इस आह्निक में दिङ्मात्र दर्शाई गई है।

इति दैशिकशास्त्रे दैवीसम्पद्योगक्षेमाध्याये आधिजनिनको नाम प्रथमाह्निक: ।

> दितीया अकाह्नि अध्यापन बालशिक्षा

उत्तम आधिजैविक संस्कारयुक्त अपत्य को पूर्णतया श्रेष्ठ बनाने के लिए वैसे ही उत्तम अध्यापनिक सन्निकर्ष भी मिलने चाहिए; अध्यापन (अधि + या + णिच्) का अर्थ है उन्नित के मार्ग में ले जाना अर्थात् धर्म को समभने और पालन करने की शक्ति उत्पन्न करना, न कि पढ़ना-लिखना सिखाना । केवल पढ़ने-लिखने से किसी में धर्म पालन करने की शक्ति प्राप्त नहीं हो सकती । अंग्रेज पण्डित हक्षले के मतानुसार भी केवल पुस्तकों के पढ़ने से किसी की मूर्खता अथवा धूर्तता कम नहीं हो सकती है । हमारे आचाय्यों के मतानुसार धर्म को समभने और पालन करने की शक्ति उत्पन्न होती है बाल्यावस्था से ही मन, बुद्धि और शरीर को विशेष प्रकार के ढांचे में ढालने की विधि हमारे अध्यापन शास्त्र में दी हुई है । इस शास्त्र के अनुसार शिक्षा के तीन भाग किए गए हैं:—

(१) बाल शिक्षा काल, (२) माध्यमिक शिक्षा काल ऑर (३) सामावर्तिक शिक्षा काल ।

वालिशक्षा काल के लिये अधोलिखित नियम कहे गए हैं:---

(१) सात्विक आहार, (२) अनामय, (३) औपक्रमिक ब्रह्मचर्यां, (४) प्रेमाचरण, (५) क्रीडा, (६) बुद्धि उद्बोधन, (७) शीलोत्पादन, (६) आदर्शे जनन, (६) औदार्यं शिक्षा, (१०) गार्हस्य्य और शिक्षा (११) स्वाघ्याय।

सारिवक आहार—समस्त प्राणियों की प्रवृत्ति और चेप्टा उनकी बुद्धि पर निर्भर होती है, बुद्धि होती है मस्तिष्क, हृदय और शरीर के अनुसार, ये होते हैं भोजन के अनुसार; भोजन सारिवक, राजसिक और तामसिक जैसा हुआ करता है वैसे ही अनुसार; भोजन सारिवक, राजसिक और तामसिक जैसा हुआ करता है वैसे ही मस्तिष्क, शरीर और हृदय हुआ करते हैं। अतः हमारे अध्यापन शास्त्र में गर्भावस्था ये ही सारिवक आहार के लिए आग्रह किया गया है, सारिवक आहार में गाय का दूध और हिविष्यान्त सबसे श्रेष्ठ समक्षा गया है।

अनामय—धर्मपालत्र के लिए शरीर ही मुख्य पदार्थ समक्ता जाता है। कहा भी है ''शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम्'' अतः हमारे शास्त्रों में कनामय को बड़ा उत्कर्प दिया गया है। अनामय के योगक्षेम के लिए तीन वातें आवश्यक होती हैं:—

(१) पथ्य भोजन, (२) व्यायाम और (३) ब्रह्मचर्यं।

प्रय भोजन उस भोजन को कहते हैं जो सात्विक हो, भोक्ता की पाचन प्रक्ति के अनुकूल हो, जिसमें विषम पदार्थों का संयोग न हो और जो देशकालनिमित्त के अनुकूल हो।

व्यायाम का मुख्य प्रयोजन है शरीर के करण, नाड़ी, धमनी, इत्यादिकों के काय्यों को ठीक तरह चलता रखना, मल-संचय होने के कारण उनको शिथिल न होने काय्यों को ठीक तरह चलता रखना, मल-संचय होने के कारण उनको शिथिल न होने देना, और शरीर को सुन्दर, सुडौल और फुर्तीला बनाना। अतः हमारे अध्यापन देना, और शरीर को सुन्दर, सुडौल और फुर्तीला बनाना। अतः हमारे अध्यापन शास्त्र में व्यायाम के निम्नलिखित नियम कहे गए हैं।

- (अ) व्यायाम में किसी प्रकार का संक्षोभ नहीं होना चाहिए।
- (आ) वह शक्ति और भोजन के अनुकूल होना चाहिए।
- (इ) वह ऐसा हो जो अनिच्छा प्रकट होते ही छोड़ दिया जा सके। हमारे अध्यापनणास्त्रानुसार प्रातःकाल योगासन और नाड़ीशोधन करना और फिर वन विहार करना; साय द्भाल वनविहार के प्रश्चात् योगासन और नाड़ीशोधन करना उत्तम प्रकार का व्यायाम समक्षा गया है।

अीपक्रमिक बह्मचयं—हमारे आचार्यों के मतानुसार सब धर्मों का क्षाधार है बह्मचयं; अतः उन्होंने जीवन का प्रथम तृतीयांश इसके लिए अलग रख दिया है। वालिशिक्षा काल में ब्रह्मचयं के सब नियमों को पालन करने की कोई आवश्यकता नहीं होती है, केवल इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि वालक के आहार, विहार, संस्कार और सिन्नक्षं ब्रह्मचयं के अनुकूल हों, प्रतिकूल कारणों को उसके समीप नहीं आने देना चाहिए, ज्यों-ज्यों यौवन समीप आता जाता है त्यों-त्यों सावधानी और वतकाठिन्य भी बढ़ाते रहने चाहिए।

प्रेमाचरण—गुरुजनों को बालकों के साथ ऐसा व्यवहार करना चाहिए कि जिससे वालकों को उनके साथ वैठने में आनन्द प्राप्त हो, उनकी वाणी बालकों के कोमल चित्त में अंद्भित हो जाय, पाँच छह वर्ष तक ताड़ना का प्रयोग नहीं होना चाहिए। जब वालक कोई अच्छा काम करे तो उसका उत्साह बढ़ाना चाहिए।

क्रीडा—शैशव में मनुष्य जिस प्रकार की क्रीड़ा करता है यौवन में उसका चरित्र भी उसी प्रकार का होता है। वस्तुतः शैशव के खेलों से यौवन के चरित्र का सूत्रपात हो जाता है। बालक के स्वभाव में भरे हुए क्रीड़ारसरूपी जल को बहने देने में श्रेय है न कि उसको रोकने में; नहर् खोद कर उसके बहाव के लिए मार्ग बना देना चाहिए; बालक को इस प्रकार के खेलों में लगा देना चाहिए जिनमें किसी प्रकार का क्षोभ न हो, शरीर और बुद्धि की समृद्धि परस्पर तुल्यरूप से होती रहे अर्थात् शारीरिक बल और स्फूर्ति के साथ-साथ कल्पना शक्ति और सहृदयता का भी आविभाव होता रहे। छह वर्ष का बालक जैसो क्रीडा करे उसमें हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए; किन्तु उसको राजसिक और तामसिक सन्निकर्षों से बचा रखना चाहिए।

बुद्धि का उद्बोधन—जब वालक में कुछ समक्त आने लगती है तब उसको खुले मनोहर स्थानों में ले जाकर पुष्प, पक्षी आदि दिखाकर उसकी निरीक्षण मित बढ़ाते रहना चाहिए; तदनन्तर जीवजन्तुओं के, फिर मनुष्यों के चित्र दिखाकर और फिर किसो पुष्पादि को दिखाकर उसका विश्लेषणात्मक वर्णन सुनाकर बालक को निरीक्षण और अन्वीक्षण का अभ्यास कराना चाहिए। इसके प्रश्चात् लोम-विलोम रीति से

कार्य-कारण के सम्बन्ध में ध्यान देना सिखाना चाहिए । इस प्रकार वालक की तर्क शक्ति को बढ़ाते रहना चाहिए ।

शीलोत्पादन—किसी व्यिष्ट और समिष्ट का अभ्युदय और निःश्रेयस तभी होता है जब कि उसमें शील उदय होता है, शील के अन्तिहत होते ही अभ्युदय और निःश्रेयस भी तिरोहित हो जाते हैं। शील कहते हैं प्रियाचार युक्त धमंनिष्ठा को। हमारे अध्यापनशास्त्र में शीलोत्पादन का उपाय कहा गया है अध्वंप्रवृक्तिक आधारान्तरी-करण विधि द्वारा रागात्मक संस्कारों को क्षीण करना और दृढ़ीकरण विधि द्वारा देगात्मक संस्कारों को नष्ट करना (ये विधियां 'वालिशक्षार्श्वली' नामक पुस्तक में विस्तारपूर्वक वर्णन की गई हैं) अभ्यास द्वारा त्याग और पराक्रम के संस्कारों को उत्पन्न करना, आयुर्वेदोक्त विधि द्वारा शारीरिक और मानिसक स्वास्थ्य का योग-क्षेम करना, शस्त्रास्त्र की शिक्षा द्वारा और स्वतन्त्र आजीविका के अनुशासन द्वारा अपने में भरोसा उत्पन्न करना। किन्तु इन दिनों शौल का अर्थ और उसको उत्पादित करने के उपाय अन्यथा हो गये हैं; इन दिनों शील कहते हैं विनययुक्त औदासीन्य को और शीलोत्पादन का उपाय समभा गया है उपदेश सुनना और पुस्तकें पढ़ना।

आदर्शंजनन—चित्त में जमे हुए आदर्श के अनुसार ही मनुष्य की समस्त चेप्टाएं हुआ करती हैं; अत: शैशव से ही स्वजातीय महापुरुषों के चित्र दिखाकर और उनकी कथा सुनाकर वालक का आदर्श उच्च बना देना चाहिए। उसके सामने किसी आधुरी सम्पद् आदि नीच गुणवाले मनुष्य की बड़ाई नहीं करनी चाहिए, चाहे वह कैसा ही धनवान् और प्रभावशाली क्यों न हो और वालक का साहचयं ऐसे लोगों से न होने देना चाहिए जो आसुर आदि नीच संस्कारयुक्त हों और जो धन के मद में उन्मत्त हुए हों।

औदार्य शिक्षा—हमारे आध्यापनिक शास्त्र के अनुसार उदारता उत्पन्न करने का सबसे अच्छा उपाय है बालक के हृदय में चित्तप्रसादन के संस्कार डालना और उससे छोटी-मोटी बातों में आत्मत्याग का अनुशीलन कराना।

गाहंस्य शिक्षा—प्रायः समस्त धर्मों का आधार है गृहस्थाश्रम। जब तक इस धर्म का यथार्थ रीति से पालन होता है तब तक सब धर्म स्थित रहते हैं, गृहस्थधर्म- इस्पी क्षेत्र के अन्तिहित होते ही अन्यधर्म क्ष्मी कमलों का सरासर सङ्कोच हो जाता रूपी सूर्य के अन्तिहित होते ही अन्यधर्म क्ष्मी को बड़ा महत्त्व दिया है, उनके है। अतः हमारे देशिक आचार्यों ने गाहंस्य्य शिक्षा को बड़ा महत्त्व दिया है, उनके मतानुसार बिना पौरुपत्याग और विवेक के गृहस्थाश्रम का ठीक-ठीक पालन नहीं मतानुसार बिना पौरुपत्याग और विवेक के गृहस्थाश्रम का ठीक-ठीक पालन नहीं हो सकता है, पौरुषादि गुण प्राप्त होते हैं अनुशीलन से न कि उपदेश से; अतः मनुष्य हो सकता है, पौरुषादि गुण प्राप्त होते हैं अनुशीलन से न कि उपदेश से; अतः महाका लालन-पालन ऐसे ही सन्तिकर्षों के बीच होना चाहिए, इन गुणों से गुक्त महाका लालन-पालन ऐसे ही सन्तिकर्षों के बीच होना चाहिए, उसके चित्त में रागद्वेष और भय पुरुषों के रङ्गीन चित्र उसको दिखाते रहने चाहिए, उसके चित्त में रागद्वेष और भय

के संस्कार पड़ने नहीं देने चाहिए, पाँचवे अथवा छठे वर्ष से वालक को अपनी कुल-वृत्ति के काम में लगाकर उसके मूलतत्त्वों का व्यावहारिक ज्ञान करा देना चाहिए, कुछ सयाना हो जाने पर उसको कृषि और गोरक्षा की भी कुछ व्यावहारिक शिक्षा दे देनी चाहिए, चाहे सणना होने पर उसको इनसे कुछ प्रयोजन न पड़े, बालक की प्रवृत्ति के अनुसार उसको एक दो काम ऐसे सिखा देने चाहिए कि जो आपद्काल में उसको सहारा दे सकें, तेरहवें वर्ष से बालक को जातिसम्बन्धी और देशसम्बन्धी विषयों से परिचित कर देना चाहिए।

स्वाघ्याय—उक्त शिक्षा के साथ-साथ बालक को जब उसमें कुछ धारणाशक्ति आ जाती है उसे अक्धती दर्शन, न्याय से लिखना-पढ़ना सिखाकर कोई लिलत और मनोहर काव्य द्वारा उसके हृदय का विकास करना चाहिए, पृथक्-पृथक् प्रकार के गणित शास्त्र द्वारा उसकी वृद्धि तीव्र करनी चाहिए, चित्रकला द्वारा उसकी दृष्टि सूक्ष्म करनी चाहिए, प्राकृतिक विज्ञान द्वारा उसकी निरीक्षण और अन्वीक्षण शक्ति की वृद्धि करनी चाहिए, भूगोल और इतिहास द्वारा उसके लौकिक ज्ञान की वृद्धि और लोकशिक्षा के द्वारा उसकी सङ्कीणंता का नाश करना चाहिए।

## माध्यमिक शिक्षा

इस प्रकार वालिशिक्षा के पूर्ण हो जाने पर जब वालक की बुद्धि और शरीर ब्रह्मचयं व्रत के योग्य हुए समके जाते थे तो किसी सुमुह्तं में उसका उपनयन किया जाता था, उस दिन बालक किसी श्रेष्ठ आचार्य के आश्रम में भेज दिया जाता था जहाँ वह मनसा, वाचा, कर्मणा अपने को आचायं के चरणों में समर्पित कर देता था, आचार्य विद्यार्थी से ब्रह्मचर्य की प्रतिज्ञा लेकर और बदले में आशीर्वाद देकर विद्यार्थी को अपने हृदय में स्थान देते थे और तब से उनमें गुरु-शिष्य का सम्बन्ध हो जाता था; उस दिन से माध्यमिक शिक्षा का प्रारम्भ होता था, तब विद्यार्थी के सिन्नक धे बिल-कुल बदल दिए जाते थे, उस दिन से वह बदु कहा जाता था, उसकी वस्त्राभूषण आदि भोगविलास के पदायों का त्याग करके चर्ममेखलासूत्र, दण्ड, कमण्डलु धारण करने पड़ते थे, मानापमान में समदृष्टि होने के लिए बटु को भिक्षा करनी पड़ती थी, भविष्य में होनेवाली अपनी धर्मपत्नी को छोड़ संसार की समस्त छियों में उसको मातृवत् भावना करनी पड़ती थी, भिक्षा मौंगने के शब्दों में अपने वर्ण की सूचना भी दे देनी पड़ती थी, भिक्षा आहार से अधिक नहीं लेनी होती थी, वह भी अनेक घरों से न कि एक घर से; जो कुछ भिक्षा प्राप्त होती थी वह सब गुरूजी को अर्पण की जाती थी; वन में जाकर हवन के लिए कुश, सिमत् और इन्धन लाने पड़ते थे; रहने के लिए पर्णकुटी, सोने के लिए कुशशय्या, जलाने के लिए इंगुदी तेल काम में लाने पड़ते थे; बटु को अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह का व्रत धारण करना पड़ता था और शौच, सन्तोष, तप, स्वाध्याय और ईश्वरप्रणिधान का अभ्यास करना पड़ता था; इन सार्वभीम महावतों में स्थित हो जाना कोई साधारण वात नहीं है, इनको पालन करने के लिये संसार को रङ्गभूमि, जीवन-मरण को जवनिका का उत्थानावपात समभ लेना पड़ता है; किन्तु ऐसी भावना तभी हो सकती है जब किसी ऐसी वस्तु का प्रत्यक्ष ज्ञान हो जाता है जो विषयसुख से अधिक आनन्ददायिनी होती है, समाधिसुख ही एक ऐसी वस्तु है जिसका लेशमात्र भी अनुभव होने पर विषयसुख तुच्छ जान पड़ता है और ज्यों-ज्यों समाधि में अभ्यास होता जाता है त्यों-त्यों यम-नियम में भो स्थिति दृढ़ होती जाती है; अनः माध्यमिक शिक्षाकाल में वदु को समाधि का अभ्यास करवाया जाता था जिससे बदु के चित्त से विषय-वासना हट जाती थी, अनेक प्रसुप्त नाड़ियां जागृत हो जाती थीं, युद्धि और पौरुष का अभ्यु-दय हो जाता था और वुद्धि ऐसी तीव्र हो जातो थी कि कोई शास्त्र वदु को कठिन नहीं जान पड़ता था।

साथ ही इसके बटु को सम्पूर्ण मानवधर्मशास्त्रका अनुशीलन, अधिभावशास्त्र और अध्यभाव शास्त्र का अध्ययन, अध्यात्म शास्त्र का ज्ञान, समस्त लौकिक शास्त्रों का तत्त्व ज्ञान, निःशेष विद्याओं से परिचय अपने देशकाल का बोध, अपने वर्णधर्म में की शल, और दैशिकशास्त्र में गित करवाई जाती थी।

ऐसी शिक्षा का स्थान ऐसा होता था जहां राजकुमारों से लेकर अिकश्चन बटुओं तक सबकी दिनचर्या, आहार-विंहार , रहन-सहन एक ही प्रकार का होता था, जहां छोटे-बड़ों में, धनी-निर्धिनियों में भेदभाव नहीं होता था, जहां ऋषिमुनियों के शिवसङ्कल्प से समस्त स्थान सत्वमय हुआ रहता था, जहां सायंप्रातः वेदाध्ययन की सुन्दर ध्विन, हवन की पवित्र गन्ध चित्त को प्रसन्न रखती थी, जहां मृग निःशङ्क, पक्षो निर्भय रहा करते थे, मछिलयां निर्भय होकर हाथ से चारा ले जाया करती थीं और दिनभर अतिथि-सत्कार हुआ करता था। संक्षेपतः जहां ग्रान्ति, समता पवित्र आहार-विहार, शुद्ध आचार-विचार, श्रेट्ठ शिक्षा, उच्च आदर्श, रमणीय स्थान और मनोहर दृग्गो-चर विराजमान रहते थे।

#### समावतिक शिक्षा

इस प्रकार माध्यमिक शिक्षा के समाप्त हो जाने पर बदु की प्रवृत्त्यनुसार उसे एक दो ऐसे शास्त्रों में पूर्ण पाण्डित्य करवाया जाता था जिससे वह जातिहित के साथ-साथ स्विहत भी साधन कर सके। तदनन्तर कुछ दिनों के लिए बदु उन अपने शास्त्रों का पूर्णज्ञान प्राप्त करने के लिए स्थानान्तर के आचार्यों के पास अध्य-यन के लिए भेज दिया जाता था। इस प्रकार किसी शास्त्र में पूर्ण पाण्डित्य प्राप्त करने के लिए अनेक गुरुकुलों में आचार्यों के पास जाना नैष्ठिक तीर्थाटन कहा जाता है। नैष्ठिक तीर्थाटन से लौटकर बदु फिर कुछ दिन के लिए अपने गुरुकुल में रहकर

गुरुदेव की सेवा-गुश्रूषा किया करता था, तदनन्तर गुरु आशीर्वाद देकर उसको विधि-पूर्वंक स्नान कराते थे, तब से बटु स्नातक कहा जाता था, तदनु वह सामर्थ्यानुसार गुरुदक्षिणा देकर गुरुदेव की आज्ञा और आशीर्वाद लेकर अपने घर को लौटता था, कोई-कोई वटु अपनी इच्छा से गुरु की आज्ञा से जन्मपर्यन्त ब्रह्मचय्यं व्रत धारण कर लेते थे। ऐसे वटु नैष्ठिक ब्रह्मचारी कहे जाते थे। बड़े घरानों में अब तक उपनयन के दिन माध्यमिक और समावतिक शिक्षाविधियों का स्वांग किया जाता है, एक ही दिन में दण्डधारण से समावतिन तक सब पूर्ण हो जाता है। घर में जाने से पहले स्नातक को राजा के पास जाकर अपने स्नातक होने की सूचना दे देनी पड़ती थी क्योंकि राजा को स्नातकों की सूची रखनी पड़ती थी; क्योंकि जाति का भविष्य इन्हीं स्नातकों पर निर्भर होता था।

इस प्रकार को शिक्षा पाए हुए लोग जैसे हो सकते हैं और जैसा उनसे बना हुआ समाज हो सकता है यह भली भांति अनुमान किया जा सकता है। इस प्रकार को शिक्षा पाए हुए लोग गृहस्याश्रम में कमलपत्र में जलबिन्दु के समान नि:सङ्ग रहा करते थे, उनका मन योग और तपोवन में लगा रहता था, वार्धक्य का पदार्पण होते ही वे गृहस्यी को त्याग कर तपोवन में चले जाते थे; अतः समाज में किसी प्रकार के विषम संस्कार फैलने नहीं पाते थे। जर्मन किव गेठे (Goethe) भी इसी प्रकार की शिक्षा को आदर्श शिक्षा समभते थे।

प्रजा को शिक्षा की उपेक्षा न करने देना, शिक्षा-सम्बन्धी काय्यों में उनकी सहा-यता करना, प्रत्येक स्थान में विद्वान् ब्राह्मणों का प्राचुय्यं रखना, देशकालनिमित्तों को शिक्षा के अनुकूल रखना, स्थान-स्थान में शिक्षाश्रम और गुरुकुलों को रखना, स्नातकों और आचार्यों का योगक्षेम करना, सर्वतः उनके उत्साह को बढ़ाए रखना राजा का कर्तव्य समका जाता था। जिस राजा के राज्य में उक्त अध्यापनशैलियों का प्रशस्त प्रचार होता था यह धर्मराट् कहा जाता था, और जिस राजा के राज्य में उक्त अध्यापनशैलियों की उपेक्षा होती थी वह धर्मच्युत समका जाता था।

#### स्त्री-शिक्षा

समाज का मुख्य आधार है गृहस्थाश्रम, गृहस्थाश्रम रूपी धरित्रीमण्डल के स्त्री-पुरुष दो ध्रुव हैं, इन दो ध्रुवों की शक्तियों से जगत् की धारणा होती है, गृहस्थाश्रम के इन दो ध्रुवों की मानसिक और शारीरिक रचना में चाहे कुछ-कुछ सादृश्य हो किन्तु अनेक बातों में अन्तर भी बहुत है। इसी अन्तर के कारण उनमें भिन्न-भिन्न प्रकार की विशेषता हो गई है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है पुरुषों की विशेषता होती है तेज और त्याग में, स्त्रियों की विशेषता होती है क्षमा और प्रेम में, स्त्री-पुरुषों में उनके विशेष गुणों की समृद्धि करके पुरुषों को कमयोगी बनाना और स्त्रियों को पतिदेवता बनाना अध्यापन का मुख्य अभिप्रेत समक्ता बाता है। अतः स्त्री-पुरुषों के लिए अध्यापन शैलियां मिन्न-भिन्न प्रकार की होनी चाहिए; पुरुषों का अध्यापन होना चाहिए तेजोमय और त्यागमय सन्निकर्षों के बीच और स्त्रियों का अध्यापन होना चाहिए क्षमामय और प्रेममय सन्निकर्षों के बीच। भगवती अनसूया के अनुसार। "एके धर्म एक व्रतनेमा। काय वचन मन पतिपदप्रेमा।"

अतः स्त्री-शिक्षासम्बन्धी इस सिद्धान्त के साथ मानव-हृदय की प्रवृत्ति का विचार करके यह मानना पड़ता है कि स्त्री-शिक्षा पाठशालाओं में नहीं हो सकती, स्त्री-शिक्षा के लिए पितृगृह को छोड़ और कोई स्थान उपगुवत नहीं हो सकता। हमारे अध्यापनशास्त्र के अनुसार स्त्रियों में क्षमा और प्रेम के संस्कार डालने के लिए देवाचंन, व्रतधारण, कथाश्रवण, गृहस्थकर्माभ्यास मुख्य उपाय हैं, इन उपायों से बालिकाओं में पित देवतात्व के संस्कार उत्पन्न होते हैं, पुराने वड़े घरों में स्त्रियों को अब तक ऐसी ही शिक्षा दी जाती है।

#### लोकमतपरिष्कार

हमारे दैशिकशास्त्रानुसार लोकमतपरिष्कार भी अध्यापनशास्त्र का एक अङ्ग समभा जाता था, क्योंकि जैसी लोकमत की हवा चलती है वैसे ही लोग उत्पन्न होते हैं, लोकमत के सामने वड़े-बड़े महात्माओं को भी मस्तक नवाना पड़ता है, भगवान् रामचन्द्रजी को भी 'अवैमि चैनामनघेति किन्तु लोकापवादो बलवान् मतो में' कह कर सीताजी का परित्याग करना पड़ा, इसी लोकमत और लोकापवाद ने सभी प्रकार भारत को लज्जावान बना दिया है, यही शोचनीय रूपान्तर हमारे पठित समाज में विशेषतर दिखाई दे रहा है, ये लोकमत और लोकवादरूपी शुम्भ और निशुम्भ हमारे पठित समाजरूपी ब्रह्मा से ही उत्पन्न हुए हैं, निर्विदाट् लोगों के मत और वाद को महत्व देने से बहुधा ऐसा ही शोचनीय परिणाम होता है; पुस्तकों का कीड़ा होने से किसी का मत और वाद मानाई नहीं हो सकता है। जब अनक्षर मूर्खों में पठित मूर्खों का डब्ह्ना बजता है तो लोकमत और लोकवाद अत्यन्त नीच और प्रष्ट हो जाते हैं। अतः हमारे देशिकशास्त्रानुसार लोकमत और लोकवाद का परिष्कार होना अत्या-वश्यक समभा गया है, यह काम परिवाजक और नेष्ठिक ब्रह्मचारियों को दिया गया है, उनके इस कार्य्य में सहयोग देना राजा और सेठों का काम है।

हमारी इस अध्यापन-शैली का अब लोप हो गया है। वर्तमान शिक्षाशैली से उसका किसी बात में सादृश्य नहीं है, सादृश्य इनमें केवल इस बात का है कि वे दोनों शैलियाँ अद्वितीय हैं। इन दोनों शैलियों के समान अध्यापन शैली संसार में कहीं भी नहीं है, भेद इनमें और उनमें यह है कि हमारी प्राचीन शिक्षाशैली का अनेक

जातियों ने अनुकरण करना चाहा किन्तु वे ऐसा कर न सके और अर्वाचीन शैली का अनुकरण अनेक जातियाँ कर सकती हैं किन्तु वे ऐसा करना नहीं चाहतीं।

इति देशिकशास्त्रे देवीसम्पद्योगक्षेमाघ्याये आध्यापनिको नाम द्वितीयाह्निक:।

## तृतीय आह्निक अधिलवन

इस पुस्तक के दूसरे अध्याय में यह कहा गया है कि जाति सहज, सजीव और सावयव पदार्थ है, अन्य सजीव पदार्थों के समान विशेषतः बड़े उद्भिज्जों के समान जाति भी प्राकृतिक रीति से उत्पन्न होती है, उन्हीं के समान इसकी भी शास्ताएँ पत्र, फूल और फल होते हैं, भगवती प्रकृति किसी कार्य्यविशेष के लिए एक जाति को उत्पन्न करती है और जब वह कार्य्य पूरा हो जाता है तो वह जाति प्राकृतिक रीति से अपने कारण में लय हो जाती है। वनस्पतियों के समान जातियों का भी वृद्धिकाल और क्षयकाल होता है, इन दो कालों में जातियों में भिन्न-भिन्न प्रकार के भाव और चेष्टाएं होती हैं, इन भावों और चेष्टाओं से जातियों के उदयावपात का अनुमान बहुत पहले हो जाता है। क्षय काल में प्रत्येक जाति की चिति अन्तर्लीन और विराट् खण्डित हो जाता है, जिससे उनकी अनेक शाखाएँ निःसत्व हो जाती हैं, अनेक सड़ने लगती हैं और अनेकों में दृक्षादन उत्पन्न होने लगते हैं जो दृक्ष के रस और सार को खींच लेते हैं, होनहार शाखाएं नीरस और निःसत्व होकर सूखने लगती हैं, दुष्ट शाक्षाओं से सर्वत्र दोष का सञ्चार होने लगता है, कालान्तर में दक्ष दूषित होकर सूखने लगता है। किन्तु यदि समय पर दृक्षादन और दुष्ट शाखाएं चुनचुन कर अलग कर दी जाँय तो जातिरूपी दृक्ष में विराट्रूपी प्राण का पुनः प्रादुर्भाव होने लगता है, दृक्ष सूखने नहीं पाता और पहले के समान हराभरा हो जाता है, इस प्रकार जातिरूपी वृक्ष में अनभीष्ट अंश को उत्पन्न न होने देकर और उत्पन्न हुए अनभीष्ट अंश को निकालकर उसको अवप्रत से बचाए रखना हमारे देशिकशास्त्र में जातीय सवन कहा जाता है। जातीयलवन के बिना कोई जाति बहुत दिनों तक हरीभरी नहीं रह सकती है, शीघ्र ही उसका क्षयकाल उपस्थित हो जाता है; अत: जातीयलवन आधिदैविक धर्म कहा जाता है।

हमारे दैशिकशास्त्र में जातीयलवन के अनेक अङ्ग हैं, उनमें तीन अङ्ग मुख्य माने गए हैं:---

## (१) बालब्रह्मचर्यं, (२) वानप्रत्य प्रया, और (३) युद्ध ।

बालबह्मचर्यं - जैसे चतुर किसान अथवा प्राचीन माली किसी पौधे अथवा वृक्ष की सुरत से, उसकी चेष्टा से, उस के संसर्गों और सन्तिक्षणों से उसके बीज का अनुमान कर लेते हैं, जैमे निप्ण ग्वाले बैल के शरीर और चमडे को देखकर. जान लेते हैं कि उस बैल से कैसे बछड़े उत्पन्न होंगे, ऐसे ही प्राचीन काल में कुछ लोग मनुष्य के अङ्ग और चेष्टादि को देखकर उसकी सन्तानों के विषय में बहत-कूछ अनुमान कर लेते थे। हमारे देश में सामुद्रिक शास्त्र नामक एक ऐसी विद्या थी जिससे मन्द्रय के अङ्ग चेष्टादिकों को देखकर उसकी सन्तानों के विषय में बहुत कुछ अनुमान कर लिया जाता था। इस शास्त्र के अनुसार जिस मनुष्य की सन्तानों को अनभीष्ट होने का अनुमान होता या उसको गृहस्याश्रम में प्रवेश करने नहीं दिया जाता था, उसको जन्मपर्य्यन्त ब्रह्मचर्य्यवत धारण करना पडता था; अतः बिना गृरु की आज्ञा के कोई गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने नहीं पाता था। जर्मन आचार्य्य निज्शे के मतानुसार भी बिना पादरी व डाक्टर की आज्ञा के किसी मनुष्य का विवाह नहीं होना चाहिए, विवाह केवल उसी का होना चाहिए जो आत्मिक तथा शारीरिक रूप से योग्य हो, आत्मिक तथा शारीरिक रूप से अयोग्य मनव्यों की सन्तानीत्पत्ति को रोकने के लिए कानून बनाए जाने चाहिए। अमेरिका के कैलिफोनिया आदि अनेक प्रान्तों में ऐसे कानून बनाए भी जा रहे हैं। पाश्चात्य आचार्यं जिस काम को कानूनों का त्रास फैलाकर, अयोग्य मनुष्यों को दण्ड, घृणा और हास्य का पात्र बनाकर करना चाहते हैं उसी काम को हमारे आचार्थों ने बाल-ब्रह्मचर्यप्रथा से, ब्रह्मचारी को त्याग का रसास्वादन कराके, उसको अद्वितीय गीरव का पात्र बना के किया। पाश्चात्यों को कानूनों से त्रास फैलाने के अतिरिक्त और कुछ सूफता ही नहीं; कानून बनाने से एक ओर चाहे अनभीष्ट सन्तानों की उत्पत्ति रुक जाय; परन्तु दूसरी ओर गृहस्यी में प्रवेश करने से रोके हुए मनुष्य विषणा, कामोद्विग्न, प्रच्छन्नचारी अवश्यमेव होंगे; किन्तु ब्रह्मचर्य्यं प्रथा से एक ओर अन-भीष्ट सन्तानों की उत्पत्ति रुक जाती है और दूसरो ओर प्रसन्नचित्त, जितेन्द्रिय, बालब्रह्मचारी समाज की शोभा को बढ़ाते हैं।

जातीयलवन के लिए केवल बालब्रह्मचर्यं ही पर्याप्त नहीं होता है क्योंकि हमारे आधिजैविक शास्त्रानुसार यौवन के पीछे उत्पन्न की गयी सन्तान भी समाज के लिए अनभीष्ट होती है चाहे वह मनुष्य की हो अथवा तिर्य्यंग्जाति की या उद्भिज की; अतः माली लोग पुराने वृक्ष का बीज नहीं रखते हैं और ग्वाले बूढ़ें सांड़ों को गायों के साथ नहीं रहने देते हैं। इसी आधिजैविक सिद्धान्तानुसार हमारे धर्म-शास्त्रानुसार कोई मनुष्य वार्धक्य के आने पर गृहस्थाश्रम में रहने नहीं पाता था, उसको वानप्रस्थ ग्रहण कर लेना पड़ताथा; इस प्रथा से न केवल अनभीष्ट सन्तानों की उत्पत्ति ही रुकती थी;

किन्त समाज में आसुरी भाव भी आने नहीं पाता था, क्योंकि ग्रहस्य में बहुत आसिति होने से मनुष्य तृष्णा के जाल में बँध जाता है, तृष्णा से उसमें लोभ, क्रोधादिक उत्पन्न हो जाते हैं, लोभक्रोधादि से मनुष्य में आसुरी आदि भाव उत्पन्न हो जाते हैं; किन्तु जब मनुष्य पहले से यह समभे रहता है कि मुभे ग्रहस्थ में थोड़े दिनों रहना है, वार्धक्य के पदापंण करते ही वानप्रस्थ आश्रम में प्रवेश करना है तब ग्रहस्थी में उसकी आसित्त नहीं होने पाती। उसके भाव, विचार, आदर्श सदा ऊँचे रहते हैं; भगवान मनु के अनुसार वार्धक्य के चिह्नों के दृष्टिगोचर होने पर मनुष्य

"अग्निहोत्रं समादाय गृहं चाग्निपरिच्छदम्। ग्रामादरम्यं निःसृत्य निवसेत जितेन्द्रियः॥

और फिर वही अजिन, वही दण्ड, वही मेखला, वही

"विरोधि सत्वोज्भित पूर्वं मत्सरम्
द्रुमैरभीष्ट प्रसर्वाचितातिथि ।
नवोडजाभ्यन्तर सम्भृतानलम् ।"

वानप्रस्थप्रथा से भी पूर्ण जातीयलवन नहीं हो सकता है; क्योंकि बहुधा यह देखा जाता है कि कुछ समय बाद प्रत्येक उद्भिज्ज की प्राणशक्ति अन्तर्लीन होने लगती है, उसमें गुणहीन प्रसव उत्पन्न होने लगते हैं, उनकी शास्ताएँ स्वयं अथवा संसर्ग-दोष से सड़ने लगती हैं, उनमें प्रतिरोध की शक्ति नहीं रहती; किन्तु कलम किए जाने पर उनमें फिर प्राणसन्दार होने लगता है, फिर बैसे ही सुन्दर प्रसव दिसाई देने लगते हैं, फिर वैसी ही प्रतिरोध-फक्ति उत्पन्न हो जाती है। यह नियम केवल उद्भिज्जों के लिए ही नहीं है किन्तु प्रत्येक आधिजैविक सृष्टि के लिए सनातन नियम है; यह पहिले कहा जा चुका है कि जाति भी आधिजैविक सृष्टि है; अत: जातियों में भी कुछ समय बाद विराट् अन्तर्लीन होने लगता है, उनमें गुणहीन मनुष्य उत्पन्न होने लगते हैं, स्वयं अथवा संसर्ग दोष से उनके अनेक कुलों का अवपात होने लगता है, उनमें प्रतिरोध-शक्ति नहीं रहती है; किन्तु लवन किए जाने के प्रधात् जातियों में फिर विराट् का उदय होने लगता है, उनमें फिर वैसे ही वीर सन्तानें उत्पन्न होने लगती हैं, फिर वैसी ही प्रतिरोधशक्ति का आविर्माव होने लगता है; कलम किए जाने के पहले और पीछे किसी दक्ष को अथवा वनाग्नि लगने के पूर्व और पश्चात् वन को देखने से उक्त आधिजैविक सिद्धान्त भली भांति समक्त में आ सकता है।

अतः हमारे दैशिकाचार्यों ने युद्ध को रोककर शान्तिस्थापना की चेष्टा कभी नहीं की, वरन् युद्ध को जातीय लवन के काम में लाकर उससे आधिजैविक लाभ उठाया, अर्थात् युद्ध के द्वारा उन्होंने जातिरूपी वृक्ष से अनभीष्ट अंश को उड़ाकर विराट् को अन्तिहित नहीं होने दिया। इस प्रकार काम में लाया हुआ युद्ध हमारे दैशिकशास्त्र में आधिलविनक युद्ध कहा जाता है; हमारे आचार्यों के मतानुसार प्रत्येक जाति के लिए ऐसा युद्ध परम उपयोगी होता है, विशेषतः उस जाति के लिए जिसका विराट् खण्डित होने लगता है; अतः युद्ध को रोकने का कभी यत्न नहीं करना चाहिए, मनुष्यों के रोके युद्ध कभी रुक नहीं सकता, जातियों में युद्ध होना भगवती प्रकृति का सनातन नियम है इस प्राकृतिक नियम को बदलकर अखण्ड शान्ति बनाए रखने की चेष्टा करना खय अथवा मूर्खता है; संसार में जितनी अशान्ति खद्य और कूटनीति से होती है उसकी शतांश भी युद्ध से नहीं होती है, युद्धजनित अशांति विद्युत्पात के समान क्षणभङ्गुर और एकदेशीय होती है उसके पीछे परमहितकारी विराडुदयरूपी पर्जन्य दरसने लगता है; किन्तु कूटनीतिःजनित अशान्ति अवर्षण के समान चिरस्थायिनी और सर्वव्यापिनी होती है उसके पीछे महाअनर्थकारी दुर्भिक्ष उपस्थित होता है।

पाश्चात्य देशिकाचार्यों ने युद्ध को रोकने की चेष्टा की और इसलिए हेग कॉन्फ्रेंस स्थापित की गई किन्तु परिणाम इसका यह हुआ कि अंग्रेजों ने बोरों से युद्ध छेड दिया, चीन में पाश्चात्य शान्तिवादियों की तोपें गरजने लगीं, रूस और जापान के बीच तलवारें खिच आई', दलाईलामा के मठ पर अंग्रेजों की मशीनगन बरसने लगी, द्रिपली तुर्कों से छीनी गई, बालकन रियासतें सलतनत-ए-उशमान को नोचने लगीं; फिर अमेरिका ने भी जगद्व्यापिनी शान्तिस्थापना का बीडा उठा कर आबिट्रेशन कोर्ट ( पंचायती अदालत ) स्थापित करनी चाही; किन्तु फल यह हुआ कि अमेरिका और मैनिसको के बीच मारूवाजा तजने लगा; तदनन्तर इङ्गलैण्ड के सप्तम एडवर्ड ने भी संसार से युद्ध-प्रथा उठा देनी चाही; किन्तु परिणाम में यह महासमर हुआ जिसने प्रायः समस्त देशों को जलभा दिया है और सर्वत्र अशान्ति फैला दी है; यह बात किसी से छिपी नहीं है कि पाश्चात्य शान्तिवाद ने भगवती कमला के अनेक प्रमोद-काननों को उजाड़ दिया है, अनेक जातियों की परिष्कृति का लोप कर दिया है, अनेक सिहासनों को शून्य कर दिया है, अनेक देशों के कलाकीशलों को नष्ट कर दिया है और अनेक जातियों का मूलच्छेद कर दिया है। अतः सिद्ध होता है कि युद्ध-प्रथा बन्द नहीं हो सकती है; युद्ध-प्रथा को उठाकर जगद-व्यापिनी शान्ति का बीड़ा उठाना बिडम्बना मात्र है। अतएव हमारे आचाय्याँ ने युद्ध-प्रथा को उठा देने की चेष्टा तो नहीं की; किन्तु युद्ध की योजना धर्म में कर दी अर्थात् युद्ध जातीयलवन के काम में लाया गया, उसके द्वारा दुष्टों का नाश और साधुओं का परित्राण किया गया, ऐसे युद्ध के लिए जाति का चतुर्थाश

अलग रख दिया गया। हमारे धर्मणास्त्र में ऐसा युद्ध धर्मयुद्ध कहा जाता है, इसी युद्ध के लिए गीता में कहा गया है कि

# "धर्म्याद युद्धाच्छ्रयोऽन्यत् क्षत्रियस्य न विद्यते"

किन्तु सभी युद्ध धर्मयुद्ध नहीं होते अर्थात् सभी युद्धों से जातियों का लवन दुष्टों का नाश और साधुओं का परित्राण नहीं होता। जैसे बुरी तरह से कलम किया गया वृक्ष विलकुल कलम न किए गए वृक्ष से भी अधिक नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है; अतः अच्छी तरह वृक्षों की कलम करने के लिए चतुर माली की आवश्यकता होती है जो भलो भांति यह जानता है कि वृक्ष की किन शाखाओं को, किन भूलों को कलम करना चाहिए; इसी तरह बुरी तरह युद्ध में लड़ी हुई जाति विलकुल न लड़ी हुई जाति से भी अधिक नष्ट-भ्रष्ट हो जाती है। प्राचीन काल में हमारे भारत में धनु-वेंदादि अनेक ऐसे शास्त्र थे जिनमें यह बताया हुआ था कि किस युद्ध में किन मनुष्यों को किस प्रकार लड़ाना चाहिए। जिन्होंने महाभारत पढ़ा है उनको विदित हो सकता है कि उस समय भारत में जातीय लवन की बड़ी आवश्यकता थी, अतएव भगवान् श्रीकृष्ण युद्ध के पक्ष में थे किन्तु उस समय उन्होंने युद्ध को टालने की बड़ी चेष्टा की, क्योंकि उस समय निमित्त कुछ ऐसे हो गए थे कि जिनके कारण अधिलवन शास्त्र का अनुसरण हो नहीं सकता था, और हुआ भी ऐसा ही; फल इसका यह हुआ कि महाभारत के पश्चात् हमारी जाति में विराट् खण्डित होने लगा, लोगों में स्वार्थ की वृद्धि होने लगी, वृष्णियों में औद्धत्य आ गया, किसीमें उनका दमन करने की शक्ति न रही, समस्त जाति में वृष्णियों के दोषों का सन्वार होने लगा, सर्वत्र जातीय अवपात के चिह्न दिखाई देने लगे; भगवान द्वारिकाधीश से यह बात सहन न हो सकी, अतः उन्होंने अपनी जाति की रक्षा के लिए अपने वृष्णियों को परस्पर युद्ध में कटवाकर उनका लोप कर दिया, उस समय तो जाति अवपात से बच गई, किन्तु फिर थोड़े दिनों में कलि उपस्थित हो गया, धर्म अङ्गहीन हो गया, पृथ्वी को दु:स होने लगा, यद्यपि परीक्षित ने कुछ काल के लिए किल का प्रभाव रोक दिया तथापि उसको सुवर्ण में रहने की आज्ञा मिल गई, अन्त में सुवर्ण दोष से ही राजा परीक्षित की भी मित भ्रष्ट हो गई। परीक्षित के पीछे जनमेजय के राज्य में दोषी छोड़े जाने लगे, उनके बदले दण्ड निर्दोषों को मिलने लगा, शास्त्रों की विस्मृति होने लगी, उनके पूर्ण ज्ञाता बहुत कम रह गए. दिग्विजय की प्रथा उठ गई, जातीय लवन होना बन्द हो गया, जातिरूपी दृक्ष में दृक्षादन भर गए, होनहार शाखाएँ नीरस होकर सूखने लगीं और विराट् अन्तर्लीन हो गया। अतएव हमारे दैशिकशास्त्र में अधिलवन शास्त्र को बड़ा महत्त्व दिया है, जबसे इस शास्त्र की उपेक्षा होने लगी तभी से हमारी जाति का विराट् खण्डित होने लगा, जिस जाति का विराट् खण्डित हो जाता है उसके लिए अधिलविनक युद्ध के समान हितकर कोई काम नहीं हो सकता है, इसी युद्ध में लगने वालों के लिए कहा गया है।

अब हमारे इस अधिलवन शास्त्र का कोई नाम भी नहीं जानता है, यदि कोई नाम जानता भी होता तो क्या, जैसा निरादर हमारा और शास्त्रों का हो रहा है वैसा ही इसका भी होता, वास्त्रव में जिस जाति का विराट् रूपी चन्द्रमा अस्त हो जाता है। उसके सब शास्त्र फीके पड़ जाते हैं, किसी को वे अच्छे नहीं लगते हैं; ठीक कहा है—

"अन्तर्हिते शशिनि सैव कुमुद्रतीयं दृष्टि न नन्दयति संस्मरणीवशोभा।"

इति दैशिकशास्त्रे दैवीसम्पद्योगक्षेमाध्याये अधिलवनिको नाम तृतीयाह्निकः। । इति प्रथम लण्डः

### दिशा-बोध

भारतवर्ष संसार में किस उपलब्धि के लिये उत्सुक है? किसके लिये समस् भारतवासी चेष्टा कर रहे हैं? सब देशवासियों का लक्ष्य क्या है? हमारे संविधा का क्या प्रयोजन है? "हतो वा प्राप्यसि स्वर्ग जित्वा वा मोक्ष्यसे महीम्" वा भारत में ऐसी अखण्ड शान्ति क्यों विराजमान है। हमारा संविधान, विधान ता हमारा प्रजातान्त्रिक शासन-तन्त्र क्या उपलब्ध करना चाहता है? हमारे प्रजात का क्या लक्ष्य है? इन सबका केवल एकमात्र उत्तर है जनमानस का मुख ता राष्ट्र मुखी हो और तदनुसार विश्व सुखी हो।

मुख के साधन—उक्त सुख को प्राप्त करने के लिये मनुष्य जो कुछ कर रह सुकृत अथवा दुष्कृत—यह श्रम सुखप्राप्ति के लिये ही हो रहा है। कोई विषयभं को सुख माने हुए कामादि रिपुत्रों का खिलौना बना हुआ है तो कोई विषय भं को क्षणभंगुर जान स्वगंप्राप्ति के निमित्त यम-नियमों का पालन कर रहा है। माई के लाल देशभितत के रंग में रंगे हुए अपना सर्वस्व खो वैठ हुए हैं। सो का सुख के लिये। कोई अत्यधिक धन को धुन में देशधात करने को तैयार है।सो व पैशाचिक सुख के लिये। बड़े-बड़े भयंकर राज्य-विष्लव इसी के लिये होते हैं, व से कठिन शान्तिरक्षा के उपाय भी इसी से बचने के लिये किये जाते हैं।

सांसारिक सुख-दुःखों का व्यक्तिगत होना कम देखा गया है, बहुधा जां अथवा देशगत देखा गर्या है।

मुख क्यों और कैसा ?—विद्यावारिधि का विद्याविलास तभी तक है ज पेट में कुशल है तथा सिर ढका है। जब तक परिवार में अन्त-वस्त्र का सुख अन्य सुख मौन हैं। चाहे दिव्य भोजन न हो, चाहे मखमल या कश्मीरा न हो, मोटा अन्त और मोटा वस्त्र तो चाहिये ही, परन्तु आज अध्यात्मदाता, वीर धनंज्या, श्रमशीला भारतभूमि की शोचनीय दशा क्यों हो रही है ? क्यों आज मती, वसुनती भारत जननी में सुख देवता रूठे हुए हैं ? क्यों पापी पेट 'सुजलां शस्यश्यामलां' भारतभूमि के सन्तानों के होश उड़ाये हुए हैं ? क्योंकर इन् प्रधान देश में अन्न का घाटा हो चला है ? इन सब विपत्तियों का एकमूल व हमारी स्वायंपरता। न हम लोग स्वार्थी होते न भगवती भारत वसुंधरा शोचनीय दशा होती। इसी स्वायंपरता के वशीभूत ही दुर्योधन ने कुरुक्षेत्र वे भारत के रत्नों की आहुति दे दी। इसी स्वार्थ के कारण जयचन्द ने भारत में यवन-पताका फहरा दी। इसी स्वार्थ के कारण आज बहुत से मतमतान्तर व स्वायंमय संगठनों का प्रादुंभीव हुआ है। जब कभी स्वार्थ आया मुस्तरूपी सूर्य अन्तर्ध्यान हुआ। स्वार्थवशात् ही आपसी फूट का जन्म होता है।

स्वार्थं की रागाःमक और द्वेषात्मक अवस्थायें ही लोभ और विरोध का रूप धारण कर लेती हैं। विना स्वार्थं न किसी को लोभ होता है न किसी से विरोध होता है। भारत की समस्त विपत्तियों का मुख्य कारण स्वार्थं है, चाहे गौण हेतु कुछ भी हो।

एक ही मार्ग: देशभिकत — एक ओर भारत में जहाँ स्वायं के दुष्परिणाम स्पष्ट-तया परिलक्षित हैं वहाँ दूसरी ओर जर्मनी, ब्रिटेन, रूस तथा जापान इःयादि देशों में वे सुख व ऐश्वयं साधारण जनों को प्राप्त हैं, जो भारत में धनाढ्य जनों को दुलंभ हैं। ऐसा क्यों? इसका एक ही उत्तर है देशमिति। श्री लक्ष्मी निस्सार आवाहन से, थोथी भिवत से, मंत्र जपने से और शंख फ्रिने से न प्रसन्न होती हैं और न किसी को धन देती हैं वे चाहती हैं, त्याग, श्रम और उत्कट देशभिकत। देशभिकत का शाब्दिक अर्थ है "हाथी के पैर में सवका साम्ता" अर्थात् देशगत सुख-दुःख से ब्यक्ति-गत सुख-दुःख सटा हुआ है।

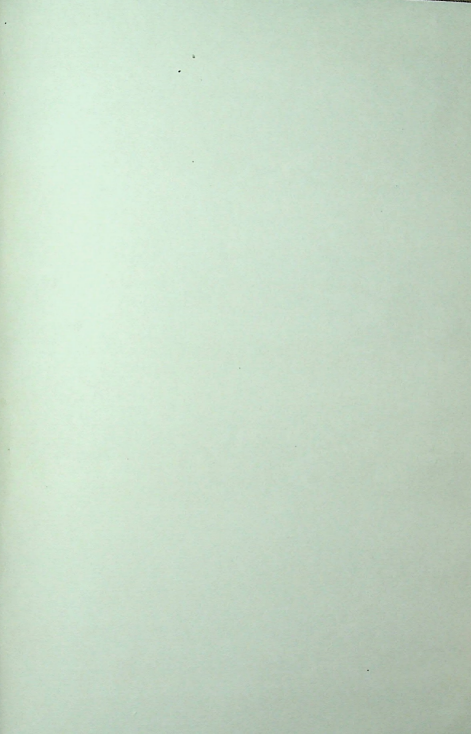
इतिहास साक्षी है जब उत्तर भारत में मुगलशाही डंका बजा रही थी, दक्षिण भारत में आदिलशाह की सुल्तानी चमक रही थी, तथा सर्वत्र आयं सन्तानों को दिन काटने किन हो रहे थे कि इस बीच दक्षिण में देशभिक्त की ऐसी तरंग आई कि स्वामी रामदास के आह्वान पर समस्त प्रदेश देशभिक्त के रंग में रंग गया। इसी प्रकार लाला लाजपतराय, बालगंगाधर तिलक तथा महात्मा गाँधी के आह्वान पर अंग्रेजी साम्राज्य को उलाड़ फेकने के लिये आजादी की एक लहर उमड़ पड़ी। सब कोई सब जगह गाने लगे "मेरा रंग दे बसंती चोला" इसी एक उद्देश्य से हमें अपना लक्ष्य प्राप्त हुआ। अतः यह निश्चित है कि देशभिक्त मोक्ष का द्वार खोलने की कुँजी तथा मनुष्य को आत्मज्ञान का अधिकारी बनाने की महौषधि है जिससे चित्त का राग क्षीण होता है और ज्ञान चक्षु खुलते जाते हैं। यदि जप, तप तथा येन केन प्राकरेण मुक्ति जन्म-जन्मान्तरों में मिलेगी तो देशभिक्त एक ही जनम में "हतो वा प्राप्यसि स्वर्ग जित्वा वा मोक्ष्यसे महीम्" उपलब्ध कर देगी।

देश सर्वोपरि—यद्यपि इतिहास में दीप बहुत जले हैं परन्तु साहस से जो दीप जलते हैं वे इतिहास के पृष्ठों पर से उभर कर कालक्रम में अंकित होते हैं। यह भाव हैं कोजाई नामक जापानी कवि की एक कविता के। जो मनुष्य चला लक्ष्मी को अचला समभे हुए मातृभूमि के मूल में कुठार चलाने को कमर कसे हुए है, जो अनित्य विषयभोगों के लिए विश्वासघात और देशघात करने को कटिबद्ध है, जो क्षणभांगुर हेह में कष्ट आ पड़ने के भय से स्वदेश को दूर से ही प्रणाम करता है, क्या यह सम्भव है कि वह इस संसार को मायाजाल समभ सकता है, क्या वह इस भवसागर से पार हो सकता है ? जो मनुष्य किसी की तिनक शाबासी से फूल कर कुप्पा हो जाता है या भृकुटी से घबरा कर रसातल में प्रवेश कर जाता है तो क्या यह सम्भव है कि वह सुख-दु:ख, लाभालाभ, जयाजय और मान।पमान की उपेक्षा करके कर्मयोग में प्रवृत्त हो सकता है ?

पीढ़ियों से मनुष्य जिस देश में वास करता आया है, जिसके जलवायु से उसका शरीर बना हुआ है, जहाँ उसका निर्माण हो रहा है, जहाँ उसके पूर्वजों के शरीर उत्पन्न और विलीन हुए हैं, जिसमें उसके जाित की महत्ता होती चली आती है, जिसके दर्शनमात्र से उसको अवणंनीय आनन्द, जो उसका और उसकी जाित का आधार है, जिस जाित का रक्त उसकी नािड़ियों में संचार करता है, जिस जाित और विन्दु से उसका शरीर बना है, जिस जाित की मानिसक और शारीरिक प्रवृत्ति उसको दान रूप में मिली है, जिस जाित के समष्टिगत सुख-दुःख और मानापमान से उसका व्यक्तिगत जीवन और मानापमान जुड़ा हुआ है, जिन जातीय महात्माओं व राष्ट्रनायकों के चिन्तन व कार्यकलाप उसने प्राप्त किये हैं, मनुष्य उस देश, जाित व महापुरुषों का ऋणी है।

निष्काम कर्म करें—एतदर्थ देशवासियों को ऐसे कर्म करने की आवश्यकता होती है जिनमें ओज, त्याग और विवेक की आवश्यकता है। कर्म इस संसार में बहुत से हैं परन्तु देशभिक्त ही एक ऐसा कर्म है जिसमें तीनों की त्रिपुटी विराजमान है आज देश में देशभिक्त की एक नई लहर जगाती है। इसे देशभिक्त पर्व कहा जाये तो उचित होगा। मैं तो इसे "देशभिक्त वर्ष" कहूँ गा जिसमें समस्त नर-नारी भारत की प्रगति के लिये देशभिक्त में तत्पर रहें। निजी स्वार्थ व अर्थलोलुपता को त्याग दें और जो नहीं त्यागते उन्हें समाज स्वयं त्याग दे, ताकि—

समस्त देशवासी भूल सब जातिपाति आने वाले इतिहास के लिये छोड़े सुदृढ़ थाती।



the state of the s the same of the sa A contract the Appendix to the Artic Appendix a manufactured by the property and the party of the party THE PARTY OF THE P

